

1 Jina in Yoga-Haltung

Mit verschrinkten Schenl ein (paryanka) und flach aufeinandergelegten Handen Schwarzer Basalt. Hohe 54.4 cm / Nordindien

# KUNSTFORM UND YOGA IM INDISCHEN KULTBILD

VON

HEINRICH ZIMMER

## NÂDEVO DEVAM ARCAYET

Zur Umschreibung und Aussprache indischer Laute Die indischen dentalen und zerebralen Verschlußlaute und Nasale sind einheitlich durch Dentale wiedergegeben worden, palataler und zerebraler Zischlaut einheitlich durch sch., r Vokal durch n., gutturaler und palataler Nasal durch n.

Sprich c wie isch, jn wie dech, jn wie nj

#### EINLEITUNG

#### INDISCHES KULTBILD UND KLASSISCHE KUNST

Unser Wissen um indische Kunst wächst unablässig: Verschüttetes wird, wenn auch nur mählich und verstreut, zutage gefördert, und was von alten wie jungeren Denkmalen sich des Lichts der Sonne freut, wird von einer ımmer größeren Schar begeisterter Liebhaber aufgenommen und der Allgemeinheit zugänglich gemacht. Die inhaltliche Bestimmung der Stucke wird genauer, das Verständnis ihres stilistischen Details verfeinert sich und spinnt das Netz geschichtlicher Beziehungen, die ihre Masse ordnen, immer enger. Zugleich wird unter denen, die sich mit indischer Kunst beschäftigen, eine Geste der Vertrautheit mit ihrem Stil und Wesen üblich, wie sie uns vor Denkmalen, die zum Erbe unserer eigenen Kultur gehören, gemäß sein mag, - angesichts dieser Zeugen einer anderen Welt bleibt sie einstweilen verwunderlich Denn was wir zum Beispiel über das Wesen eines Haupttypus indischer Kunst, über das Kultbild, wissen über seine Absicht und seinen mutterlichen Boden, ist bislang sehr wenig und reicht nicht hin, das Eigentumliche der Empfindung zu erklären, die uns befällt, wenn wir vor diese Erscheinungen, die einzig in ihrer Art sind, treten

Man kann viel über indische Kunst hören und lesen und erfahrt dabei auch vieles Abgesehen von der unerläßlichen, rein ikonographischen Arbeit, die ihre inhaltlichen Bezüge klart und damit den Grund zu aller weiteren Betrachtung legt, hat hier Stilanalyse, ästhetisch wertende Betrachtung und unmittelbare Ergriffenheit ein weites Feld gefunden Aber wenn man ihre viekläßigen Außerungen durchißuft, sucht man im ganzen vergeblich nach einer Antwort darauf, warum eine so vornehme Erscheinung indischer Kunst, wie das indische Kulthild, in seinem allgemeinsten formalen Habitus so ist, wie es ist, warum es uns – jenseits landschaftlicher Schranken Vorder- und Hinterindiens, des Nordens wie des Sudens – mit einem ganz eigentämlichen Gestus begegnet, vor dem wir immer wieder in ebenso elementarer Ergriffen heit wie befangener Scheu stehen Zwischen ihm und uns liegt es wie eine

Schwelle, die zu überschreiten uns keine Fuße gewachsen sind Das Wissen um Namen und Bedeutung der hohen Wesen, die in ihm Gestalt werden, genugt augenscheinlich nicht, um uns jene Nähe und jene Vertrautheit mit ihnen zu verschaffen, die uns mit den großen Erscheinungen unseres eigenen kunstlerischen Erbes verbindet Wir fuhlen es hat mit ihrer eigentümlichen Form eine besondere Bewandtnis, zu deren Klärung ein Wissen um die Weltanschauungslehren, aus denen sie erwachsen, und die Symbolik ihrer Haltungen, ihrer Embleme und ihrer legendaren Situation allein nicht ausreicht Nehmen wir diese geistigen Bezüge in uns auf, so werden wir zwar wissender um die Bedeutung dieser Bilder, ihr Geistiges wird uns verständlich, aber ihr Sinnliches ihre formale Erscheinung und Wirkung, die in gewissem Um fange als Ausdruck eines Geistigen auch eine geistige Deutung zulassen, behalten einen ganz elementaren ungelosten Rest, der eben jene Spannung der Distanz zwischen uns und diesen Gebilden bedeutet. Diese Spannung wirk lich überwinden hieße wohl aus unserer westlichen modernen Haut fahren. aber insofern wir liebende Betrachter dieser Zeugen einer anderen Welt sind. ist es uns aufgegeben, wenigstens begreifend diese Spannung zu losen zu klaren, was mit uns geschieht, wenn wir ihnen gegenübertreten, und warum dann immer mit uns geschehen muß, was mit uns geschieht Die Frage, die diese Spannung uns auferlegt, geht nicht um den besonderen Inhalt und den zeitlich wie landschaftlich bestimmten Stil einzelner dieser Kultbilder Das Wissen um diese beiden Dinge gehort zu den notwendigen Voraussetzungen oder zur fruchtbaren Detailkenntnis, aber die Antwort, die aus diesem Wissen kommen kann, ist teils zu allgemein, teils zu speziell, als daß sie unsere Span nung lösen konnte Sie gilt zum Beispiel in gleicher Weise von den großen Relieffolgen der indischen Gotter und Buddhalegende wie vom Kultbild, die doch in anderer Weise zu uns sprechen, als dieses Eben daß es Kult bilder sind, vor die wir treten, bezeichnet die Richtung, in der die Losung unserer Spannung hegen kann Sie sind ja keine selbstgenugsamen Gebilde. kein reiner Ausdruck einer religiosen Weltanschauung, die unser Wissen sich zu eigen machen kann sie sind zweckbestimmte Glieder eines seelisch sakralen Prozesses Es ist uns gewiß versagt, ihn zu üben, aber wenn wir ihn unserem Geiste vorführen könnten, mag es uns gelingen, die ganz eigentum hche Funktion jener Gebilde, die uns als selbstgenugsame Schonheit und als geistiges Symbol fasziniert haben zu umschreiben und aus dieser ihrer Funk tion heraus zu begreifen, warum sie sind, wie sie sind

Diese Empfindung schmerzlicher Spannung und liebenden Befremdens an

gesichts des indischen Kultbildes ist bei uns freilich nicht ganz so allgemein verbreitet, wie es vielleicht natürlich ware. Die augenblickliche Beschäftig. gung mit indischer Kunst befindet sich immer noch im Stadium der Gegensätzlichkeit zum Klassizismus, der sie in seinen Museen unter ethnographisches Material einordnete und naiv den Wertkanon des klassischen Stils an sie herantrug Indem diese Haltung mit einem oft ungewollten Snobismus seine Begriffe resolut beiseite schiebt, gelangt sie zwar dazu, die ewige selbstgenugsame und ursprungliche Bedeutung ihres Stoffes zu behaupten; aber. wenn sie sein Wesen umschreiben will, verliert sie sich bei seiner Behandlung gern entweder in subjektiver Begeisterungshymnik, die ihr Ergriffensein zum Gehalt der Bildwerke erhebt, oder bewegt sich in historischem Detail von Datierung, Stilbezugen und ideengeschichtlichem Hintergrund Sie verschweigt sich gern das unvermeidliche Gefühl des Befremdens und die Stimmung ein anderes Reich zu betreten, die uns Westliche immer wieder befallen. wenn wir nach einer Pause wieder einmal einem indischen Bildwerk gegenübertreten, vielleicht weil sie in dauernder Beruhrung mit solchen sich an diese Empfindung des Befremdens gewöhnt hat und sie nicht mehr bemerkt. Diese Empfindung gehort dann schon mit zur Sphäre dieser Beschäftigung und wurde. vom Bewußtsein zugegeben, den Mut zur Aussage schwächen, dessen man auf diesem schlecht erhellten Trummerfelde unbedingt bedarf, wenn man den Ehrgeiz und die Neigung hat, etwas von sich aus deutend darüber verlauten zu lassen.

Nachdem der Absolutismus des klassischen Ideals, der sich bei der Geringschätzung indischer Plastik auf Verse des winckelmännisch blickenden Goethe von "Elefanten- und Fratzen-Tempeln, düstrem Troglodytengewuhl und verrückter Zierat-Brauerei" beziehen konnte, durch Revolutionen unserer Art zu sehen, bei uns beseitigt ist, nach denen auch ein drohender Neoklassizismus nur die Ruhepause einer biedermeierhehen Restaurationsepisode bedeuten könnte, ist nicht abzusehen, warum dieses Gefühl der Fremdheit, das als Begleiterscheinung des ersten Eindrucks eines indischen Kunstwerks weit verbreitet ist, nicht offen eingestanden sein soll, da es mit keiner abschätzigen Bewertung indischen Materials mehr verbunden sein kann. Verständnis aller Kunst setzt eine unbefangene Klärung des Eindrucks voraus, Ehrhchkeit, uber keine seiner Komponenten hinwegzugleiten. Und wenn sich in uns bei Begegnung mit indischer Plastik noch immer wieder statt spontanen Ergriffenseins und unmittelbarem Kontakt ein milder Schauer ehrfurchtiger Verwunderung, ein unwillkürliches Leisegeben der Seele wie beim Betreten fremder, halbverhängter hoher Räume einstellt, uns fremde Fuhlung überfällt, muß es fruchtbar sein, dieses sich immer wieder einstellende Eindruckselement festzustellen und anzuerkennen, anstatt es in kaum bemerkter Aufwallung von Scham vor uns selbst, als unseres leidenschaftlichen Erkenntniswillens unwürdig und mit unserer Lust in diese große Welt einzugehen, unvereinbar, aus dem Lichtkreis des Bewußtseins zu verbannen, wenn es ihn betritt. Wir mögen mit indischer Kunst noch so vertraut tun und auch sein, wir können die Tatsache einstweilen nicht aus unserer Entwicklung bannen, daß wir an der klassischen Kunst sehen gelernt haben. Ihre Art zu sehen, beherrschte noch die impressionistische Kunst. Wir können es nicht ausumserer Gegenwart loschen, daß unsere Häuser, unsere Plätze in ihrer Form tiberwiegend klassisch geprägt sind, und unser Auge, wo wir gehen und stehen, sei es auch widerwillig und beleidigt von der Unnatur der meisten dieser kummerlichen Derivate eines großen Stils, sich mit ihnen auseinandersetzen muß, und daß sein Stil, Künstlerisches zu sehen, dadurch in erster Linie klassisch geschult und bestimmt ist.

Löscht darum eine verbreitete Liebe zur indischen Kunst jede Erinnerung an klassische Bilder aus ihrem Bewußtsein, um ganz in ihrem verehrten Element zu schwimmen, um, wie man wohl sagt, es "aus sich heraus zu verstehen". so muß einem Bewußtsein, das die Empfindung immer erneuter Verwunderung beim Anblick indischer Plastik unbefangen anerkennt, dieser Weg als nicht ganz befriedigend erscheinen, weil er ein wesentliches Eindruckselement bei seiner Arbeit des Verstehens glaubt ungestraft überspringen zu können. das fur unser nicht frei gewahltes, sondern durch unsere geschichtliche Situation uns enmal auferlegtes Verhaltnis zu ihr bezeichnend ist. Aus der Klarung dieses Elements der Verwunderung muß sich eine, wenn auch nur kleine Einsicht in die Eigenart indischer Plastik gewinnen lassen, um deren Erkenntnis es uns bei aller Beschäftigung mit ihr zu tun ist. Diese Einsicht wird eine ganz vorläufige sein und kann zunachst, als in reiner Subjektivitat der Erfahrung begrundet, nur den Wert einer Anregung haben: sie veranlaßt, nach dem sachlich Gegehenen zu fragen, das die besondere Wirkung des indischen Kultbildes auf den ästhetisch eingestellten Betrachter erklärt, weil es den Boden fur seine Erscheinung, wie sie erscheint, bildet. Diese Klärung kann sich nur an einer Gegenüberstellung klassischer Denkmäler mit indischen vollziehen, bei der unser verschiedenes Verhalten zu beiden Gruppen festgestellt und in einem gewissen Umfange gedeutet wird. Überflussig, zu sagen, daß es sich hei den dafur notwendigen Formulierungen um keinerlei Bewertung der Gegenstände handelt.

Für diese Erhebungen scheint es nicht vonnöten, eine Umgrenzung des Begriffs der klassischen Kunst vorauszuschicken, die im Griechenland des funften vorchristlichen Jahrhunderts entstand und als Stilphänomen seither in Europa eine unvergleichliche Rolle gespielt hat. Ihr Wesen ist bekannt und steht hier nicht in Frage, wo es sich zunächst nur um eine Kontrolle unseres Verhaltens vor Stucken ihres Bereichs handelt im Vergleich zur Wirkung ındıscher Kultbildplastik auf uns Dazu genügt es, sich auf Stucke zu beziehen. deren klassischer Charakter unbestritten ist, etwa auf Polyklets Doryphoros, den Apollo des Belvedere, die Aphrodite von Knidos oder ihre medi ceische Schwester und Reliefs wie den Abschied des Orpheus - Unter der Masse indischer Kultplastik bilden die Buddha und Heiligenbilder des nordwestlichen Grenzlandes Gandhära einen besonderen Erscheinungskomplex zwischen den Lagern des klassischen Stils und des rein indischen Kultbildes. wie es ihrer zeitlichen und geographischen Mittelstellung zwischen der hellenistischen Kunst der Mittelmeerkultur und der nachchristlichen des eigentlichen Indien samt seinen ostlichen Kulturprovinzen entspricht. Sie sind Aus strahlungen hellenistischer Kunst auf indischen Boden und haben mit dem echt indischen Kultbild formal noch wenig gemein. Der starke westliche Einschlag an ibnen erlaubt es, manche darunter, wie den schonen Buddha in Berlin (Tafel 7) kontrastierend gegen rein indische Auspragungen desselben Motive auszuspielen Ist an ihnen nicht abzulesen, was die eigenartige Formgebung ihrer indischen Geschwister aufschließen kann, so scheint es mit dem Blick auf Indien geboten, sich von vornherein westlicher Gepflogenheiten zu entschlagen und Grenzen bisher geubter Betrachtung auszuloschen, die es fur den Inder nicht gibt Wo die Betrachtung der Form des indischen Kult bildes halt zu machen hat, kann nur ihr Gegenstand selbst bestimmen Das menschenhaft gestaltete figurale Kultbild soll in seiner ganz eigentumlichen Formgebung begriffen werden, aber wenn es sich als kurzsichtig und unge rechtsertigt erweist, seine Erscheinung, westlicher Gewohnheit folgend, von anderen Gebilden zu trennen, die fur das indische Auge ihm eng verwandt sind und in der Kultpraxis seine Stelle einnehmen konnen, so verschieden sie unserem ungeschulten Auge und unserem nichteingeweihten Geiste dunken mogen, - mussen die eigenen Wege indischer Auffassung bis an ihr Ende gegangen und das Feld der Betrachtung genügend erweitert werden, muß, wo fur sie der mutterliche Boden Indiens annoch das Anschauungsmaterial versagt, das Erbe seiner Nachbarlander, die Saatgut von ihm übernahmen, herangezogen werden

Betritt man einen Raum mit indischer Plastik, so ist man zunächst von der Stille betroffen, die ihn erfullt, auch wenn er stark bewegte Gestalten enthalt. Sie atmen eine Ruhe aus, die sich auf den Beschauer legt, seine Schritte verlangsamt und ihn äußerlich wie innerlich verstummen macht.

Diese Kunstwerke regen nicht zu begeisterter, huldigender Zwiesprache an, sie wollen nicht betrachtet und schon gefunden werden. Sie fuhren ein Leben fur sich, und auch der Buddha, der mit erhobener oder abwarts geöffineter Hand (Tafel 4) sich mehr vor uns befindet, als daß er steht, vollzieht im Schilde seiner Aura mit diesen Gesten sein Wesen, ohne sich an unsere Person zu wenden. Vor seinem ruhevollen Wesen sind wir nicht. Er zicht unseren Blick nicht spontan auf sich, wie eine klassische Gestalt, die den suchenden oder noch verlorenen Blick des Besuchers ihres Raums sofort auf sich bannt und nicht gewillt ist, zu entlassen, bis er sich gewaltsam dem seligen Auf und Ab ihres Linienspiels entreaßt oder von den noch undurchlaufenen Reizen einer benachbarten Figur in Bann geschlagen wird, – unversehens bei einem Abirren oder weil sie bei einer Wendung zufällig mit in sein Bereich geriet. Diese indische Plastik nimmt augenscheinlich keine Notiz von unserer Anwesenheit, und in unserem Wunsche, mit ihr Kontakt zu gewinnen, fuhlen wir uns gehemmt.

Dabei ist sie uns in ihrem greifbar-räumlichen Dasein näher als ein klassisches Bildwerk. Sie teilt mit uns denselben Raum, während die klassische Kunst gleichsam in ihrer eigenen Sphäre, die sie umfließt, steht und sich bewegt. Ein klassisches Bildwerk ist fur uns wie von gläserner Luft umwoben; aber die Hand der Buddhas ragt in denselben Raum, den wir mit unserem Atem fullen. Es ist nur ihre Ruhe, ihr In-sich-Versunkensein, ihr Nichtwissen um unsere Nähe, was sie davor bewahrt, einen Raum mit uns teilend, ein bloßer Gegenstand, wie ein Sarkophag oder Inschriftenstein fur uns zu sein. Sonst könnte eine neugierige und gewissenlose Hand sie berühren.

Wie anders die Art, in der ein klassisches Bildwerk unser Auge an sich saugt, unendlich zu ihm redet und dabei doch einen unbedingten Abstand wahrt, indem es verschmiht, den Raum unserer Körperlichkeit mit uns zu teilen! Es bannt uns bei unserem Auge, und das Auge, das schauen will, kann seine Entfernung zum Gegenstand nicht unendlich verringern, bis sein Gegenstand in den Tastbereich der Hand käme. Es hat nicht einmal die Freiheit, sie beliebig zu wählen, sondern der Gegenstand selbst zieht ihm aus seiner eigenen Bedeutung die Grenzen, zwischen die es treten muß, wenn es seine Sprache

vernehmen will. Verläßt es sie, steht es keinem Kunstwerk mehr gegenüber, sondern einer toten Masse

Das klassische Kunstwerk appelliert an das Auge und verspricht ihm eine Unendlichkeit, wenn es seinen geheimen Winken folgen will; woran indische Plastik appelliert, bliebe zu fragen, – an unser schaulustiges Auge jedenfalls nicht. Denn ihre Formen verschmähen es, uns anzublicken, eine Blickverbindung mit uns aufzunehmen, die, einmal hergestellt, unser Auge über ihre Formenfülle leiten könnte. Die klassische Kunst appelliert an das Auge und nur an das Auge. Wen sie bannt, der erstarrt körperlich in ihrem Bann und wird ganz Auge. Aber indische Plastik umkreisen wir leicht schwermütig, ungesehen von ihr und suchen einen Blick von ihr zu erhaschen

Das Auge Lennt keine Stofflichkeit des Eindrucks. Während indische Plastik stumm in räumlicher Kompaktheit und Schwere vor uns ruht, lebt die klassische Gestalt in einer Entbundenheit von Stoff und Schwergewicht, sie lastet nicht. Und das gibt ihr den Anschein, innerhalb unserer eigenen Räumlichkeit wie in ihrer eigenen Sphäre zu stehen. Indem sie unser anschauendes Auge fängt und uns ganz Auge werden läßt, erreicht sie, daß unser Auge eine Transsubstantiation an ihr vollzieht, ihre physische Realität verfluchtigt sich in eine rein optische. Sie ist entschwerte räumliche Geste, indische Plastik bleibt uns stoffliches Gebilde. An Polyklets Doryphoros z B ist das Stoffliche als solches ausgelöscht, denn das Auge sieht nur seine Gestalt. Erst der ästhetisch reflektierende Verstand, der die Komponenten des Eindrucks nachrechnet und auf ihre Ursachen zu reduzieren versucht, gibt sich uber die Materialität von Stein und Bronze Rechnung Er ist die Gestalt eines Junglings, aber im Sundaramurtisvâmin haben wir die Bronzefigur eines schönen Junglings vor uns (Tafel 19) Wahrend die klassische Kunst das Material (seine Möglichkeiten ausschöpfend) als solches aufhebt und zu einem Bildnis verklärt, bleibt es in indischer Plastik greifbar nahe. Sie ist bearbeitete Materie, die in ihrer Eigenart erhalten bleibt und an der man nur die vollzogene Formung bewundern kann. In ihr steht nicht ein Jüngling oder Stier vor uns, sondern das steinerne oder bronzene Bildwerk eines Junglings oder Stieres Denn sie bannt uns nicht, nur Auge zu sein, verwandelt uns nicht zu einem nur Schauenden, sondern beläßt uns unsere Körperlichkeit Das hewahrt ihr die ihre

Darum sind die Buddhas der Wandungen von Boro Budur (Tafel 11/12) bei aller Erdenferne von derselben Luft umspult, die den Pilger streift, der die Terrasse zu ihren Füßen umwandelt, sie sind ihm genau so körperlich nahe in ihren Nischen, wie die Mauern, in die ihr Sitz eingespart ist, sie sitzen in demselben greifbaren Raume, der um das Wandgestem zu ihnen hineinleckt Ihre Eigenschaft, Ferne um sich zu breiten, berüht auf keiner Trans substantiation durch das Auge, sondern auf ihrem selbstgenugsamen Fusich Sein, das Distanz schafft um sich her, wie die unnahbare Erscheinung eines lebendigen Heiligen, der durch eine Menge schreitet, die ihm Platz macht, weil er ihrer nicht gewähr wird

Das klassische Kunstwerk appelliert an das Auge und bannt es Denn es ist beredt. Es will sich selbst aussagen und vermag es. Es entfaltet sein Ganzes als einen vielheitlichen beziehungsvollen Zusammenhang und ist in sich artikuliert wie ein Satz menschlicher Rede, in dem ein Sinn sich aussagt. ındem er in eine Vielheit von Wortzeichen auseinandertritt, die sich unter einander zu einer beziehungsvollen Gesamtheit verbinden Seine bannende Macht fur das Auge beruht auf dem Beziehungsreichtum seiner Teile aufeinander Sie veranlaßt das Auge zu kreisenden Bewegungen, die das Kunst werk nach allen Seiten auf und absteigen, die den Beschauer veranlassen. das Bildwerk in einem magischen Zirkel immer erneut zu umkreisen. Eine Seite an ihm bezieht sich auf die andere, denn alles an ihm bezieht sich auf alles Der magische Beziehungsreichtum des durch und durch artikulierten Ganzen versetzt Auge wie Schauenden in eine selige Unrast der Bewegung, in der das Bewußtsein der Unerschopflichkeit dieser magischen Wirkung ein notwendiges begluckendes Element der Ruhe schafft. Das klassische Kunst werk erzeugt unersattliche Schaulust Es ruft das Auge an "Verweile doch ich bin so schon !"

Der ganz anders geartete unerhörte Bann, den ein Buddha oder manches indische Götterbild auf uns legt, entströmt der großen Stille dieser Bilder vor sich selbst Sie rufen unseren Bick nicht auf mit ihrem Wesen das sie vor uns entfalteten, denn sie entfalten es nicht einmal vor sich selbst, sie ruhen einfach in ihrem Sein Ein reines Sein, das sich nicht spaltet in einem Wissen um sich selbst, das sich nicht selbst Gegenstand wird und das uns darum aus seiner Nähe entlaßt, ohne daß es für uns Gegenstand hatte werden wollen

Die Magie des klassischen Aunstwerks beruht auf seiner vollkommenen Artikulation die für das Auge eine Summe von Bewegungsleitern abgibt Das Auge kann seinem Banne nicht entgleiten, weil es, einmal gefangen, in ein irrationales System von Blickleitern gerät, die ihm die Bahnen seiner Kreise weisen Das klassische Bildwerk ist voller Kontur, der das Auge leiten will, das belehte Spiel seiner Flächen wogt in Lichtern, deren Helle das Auge ihre Bahnen entlang zieht, deren Schattentiesen es sehmeichelnd in sieh saugen Es will mit Blicken abgetastet sein, er stellt sich ihnen zur Schau Indische Plastik ruht selbsigenugsam in sich

Ökonomie und Fülle des Ornaments, Durcharbeitung von Körperstäche und Haar, Gliederung von Gewandstücken, der Aufbau der ganzen Figur dienen der klassischen Artikulation. Als Glieder eines Ganzen arbeiten sie einander in die Hände Wenn ihr Betrachter versucht, ihren in- und füreinander arbeitenden Zusammenschluß als Wirkungszusammenhang zu ana lysieren, so ist mit verständnisvoller Beschreibung ihres material tektonischen Bestandes, der nur als dynamisch blickleitend erfaßt werden muß, tatsächlich etwas Elementares über den Wirkungswillen, eines klassischen Kunstwerks ausgesagt. Mit solcher Analyse eines klassischen Kunstwerks steht es ähnlich wie mit der Zergliederung eines wohlgeordneten Satzes menschlicher Rede Bei ihr ist mit dem reinen Aufzeigen des Wortbestandes und seiner grammatisch syntaktischen Artikulation etwas Elementares über den Sinn eines Satzes ausgesagt Durch erklarende Bemerkungen, die über den Be ziehungsreichtum, über die in Obertonen mitschwingende Bedeutungsfülle der einzelnen Worte etwas weiter ausholen und ihren Ort in einer geistigen Welt bezeichnen, die der persönlich stillstischen Pragung der allgemein syn taktischen Beziehung gerecht werden, laßt sich um die strengen Konturen, die mit begrifflicher und syntaktischer Auflosung erfaßt sind, eine Lebens luft weben, die den Begriffen und ihrer Beziehung aufeinander im Satzganzen den Schmelz und bedeutsamen Schimmer verleihen, den aller Abglanz des Lebendigen tragt Damit erreicht Analyse, was sie etwa im Erschließen eines Satzes erreichen kann Bei der Interpretation eines klassischen Kunstwerks wird diese Belebung des nachemander in Worten entfalteten Bestandes und seiner tektonischen, blickleitend wirkenden Beziehungsfulle gemeinhin da durch erstrebt, daß man auf die geistig geschichtlichen Bezuge mit denen es in Zusammenhang steht, hindurchgreift, dank ihrer spezifischen Stil momente erfaßt und charakterisierende Beiworte, die der Bedeutungssphare des Reizenden, der Würde oder des seelischen Ausdrucks angehoren, ange messen daruber verteilt

Bei indischer Plastik ist mit solchem analytischen Verfahren nichts zu er reichen, womit Wesentliches geleistet ware. Lenkt man durch aufzählende

Beschreibung den Blick in einem Nachemander von Sätzen auf das unterschiedlich im Bildwerk Sichtbare, auf die Glieder der Gestalt und ihre Lage zuemander, auf Schmuck und Gewand, so kommt man uber eine bare Aufzahlung des Vorhandenen nicht hinaus Es fehlt dem Gange des Auges wie der leitenden Rede, die ihn fuhren will, an den Blickleitern, die einen tektonischen Zusammenhang in ein dynamisches Augenerlebnis umwandeln. Das Reden daruber, wie die Aufnahme durch das Auge bleibt mit solchem Unterfangen bei einem Inventar des Vorhandenen in seinem raumlichen Beieinander, das in seinen Einzelheiten erfaßt werden kann, aber nicht, in einem Beziehungsreichtum anemander gebunden, ihn und sich an ihm entfaltet.

Gewand und Schmuck bei Sundaramurtisvamin stellen sich einfach als ein reizvolles materielles Mehr an seiner Gesamterscheinung dar, sind aber Laum so sehr Leiter des Blicks, wie ein Ornament, eine Linie an unserer eigenen Kleidung, die bestimmt sind, eine lebendige Erscheinung zu gliedern und in Teilen ihrer natürlichen Tektonik zu unterstreichen. Wie ein farbiges Element unserer Kleidung, ob flachig oder linear, die Funktion der Blickleitung (und das bedeutet Artikulation), für die es etwa eingeführt ist, durch die Stofflichkeit wie Farbigkeit in hohem Maße ganz natürlich wieder aufheht, indem es den Blick, den es auf sich zieht, auf sich isolierend festzuhalten geeignet ist, dank der Selbstgenugsamkeit alles substantiell in unserem Raume Scienden, so ruht auch an Sundaramürtisvämin Gewand und Ornament in der Undurchdringlichkeit des Dinglichen, das in seinem Dasein befriedet ist, ohne den Wunsch uns anzusprechen Das erklart, warum eine an Llassischer Kunst geschulte, zergliedernde Betrachtung nichts Wesentliches an indischer Kultplastik aufzuschließen vermag Ihr dynamischer Trieb, abtastend nacheinander zu registrieren, findet hier keinen Eingang in ein System von Bahnen, um auf vielen, einander immer wieder sich findenden, sich schneidenden Gleisen dahinzugleiten, bis eine Summe von Bewegungserlebnissen des Auges vor einer höheren Instanz sich zu einem Bilde der Gestalt zusammenschließt. Schmack und Kurper stehen hier in keinem Verhältnis der Artikulation zuemander, sie schließen sich nicht formal als Bestandteile kontrastierend oder emander unterstreichend zu einem beredten Ganzen zusammen. Sie sind eine dem Auge unauflösliche einfache Einheit, eine Totalität des Seins Bei solch einem Bildwerk lohnt es sich nicht, Teile nacheinander redend aufzuzeigen, denn es hat keine So wenig die Erscheinung eines Menschen ausgesagt ist, wenn man sie als nackten Menschen plus Bekleidung bezeichnet, denn es ist ein bekleideter Mensch, der erscheint, so wenig läßt sich hier Schmuck und

Gewand zergliedernd vom Körper abheben. In dieser Einheit hebt sich nichts vom andern ab Auch der Kopf ist nicht als solcher gegen den Rumpf herausartikuliert, wie etwa der Kopf des Apollo von Belvedere durch den Stoff wulst, der von Schulter zu Schulter läuft, oder auch das Haupt des klassissisch empfundenen Gändhära-Buddha der Berliner Sammlung (Tafel 6) durch die entschiedene Schattenkehle des Gewandes Hier ist der Ansatz des Halses auch in nichts unterstrichen durch nach innen fallende Schlusselbeinschatten Bildwerke dieser Art wenden sich nicht eigentlich an das äußerer Vielheit zugerichtete Auge, dessen Wesen gluckliche Unrast, schweifend-erfassende Bewegung ist, da es ihnen fern liegt, es zu leiten und ihre Geschlossenheit, die frei von Betonungsunterschieden und Kontrastwillen ist, gliedernd zu entfälten Sie sind ohne Wirkungswillen, weil sie den nicht sehen, der sie betrachtet

Sund ramurtisvämin, der gottrunkene Tanzer, dessen Schlankheit in eksta tischen Rhythmen erhebt, bereit, den Tanz der Seele in huldigendem Gliederspiel vor dem Bilde seines Gottes im Tempel zu losen, des Gottes, der greifbarer noch als im Bildwerk vor seinem seligen inneren Anschauen schwebt, steht nicht vor uns, fur uns da, – er zittert vor dem Angesicht des Gottes, der sein ganzes Inneres als Vision erfullt. In seinem Bilde ist nicht ein bedeutsamer, wirkungsvoller Moment seines Tanzes festgehalten, sondern ein Sein, das in sich verhalten schwebt, seiner selbst unkundig.

Wie anders in klassischer Kunst! Ihre Bilder wissen um sich und um uns Sie scheinen mit einem Beschauer zu rechnen, für dessen entzucktes Auge sie einen idealen Moment verewigen. Der Apollo des Belvedere mit seinem lebhaften Gang, dem ausgereckten Arm und seinem ins Profil gedrehten Konf gebietet der Zeit rings um ihn still zu stehen, denn er ist nur im fluch tigsten Augenblick so denkbar. In ihm verewigt heischt er Augen, die immer bereit sind, seine Haltung als eine augenblickliche aufzunehmen, als ein tatsachlich dauernder ist sein Gestus ohne ein Auge, das ihn als momentan zu sehen vermag, ein Unsinn In seiner Anlage ist schon vorausgesetzt, daß ımmer ein Auge da ist, bereit, dem schwebenden Schwunge seines Schrittes, der koniglich freien Drehung des Halses und der weiten Geste des Arms begeistert zu folgen Auch die Haltung der mediceischen Venus ist ein Gestus innerhalb der Zeit, der ein Auge voraussetzt Das Moment des andachtigen Beschauers, den sie Zeugen ihrer enthullten Schonheit werden laßt, ist an ihrer Konzeption so wesentlich wie das Moment des Augenblicklichen, der festgehaltenen flüchtigen Situation sie lebt (wie alle Llassischen Figuren) in

der Zeit. Wer vom indischen Kultbild sich zu den Göttergestalten klassischer Kunst zuruckwendet und aus der Sphare verharrenden, in sich stetigen Seins vor die verewigte Augenblicksgeste tritt, mag, wenn ihn das klassische Kunstwerk nicht bannt, beim Apoll von Belvedere den Einfall haben, "es muß langweilig sein, immer und immer seinen Arm so auszustrecken, - auch wenn die Nacht die menschenleeren Raume fullt", oder mag, wenn er die Aphrodite von Knidos nach einsamer Begegnung allein lassen muß, versucht sein, ihr uber den Krug gehangtes Gewand ihr zärtlich um die Schultern zu legen, damit ihr zum Bade entbloßter Leib nicht frostele, wenn er wer weiß wie lange noch in der gleichen Stellung verharren muß. Denn sie lebt ja in einem Augenblick der Zeit.

Aber die vorwarts gestreckte Hand der Buddhas mit aufwarts gerichteter Innenfläche, die Schutz verleiht, und die abwarts geöffnete schenkende leben in zeitlosem Gestus. Die schenkende Tugend und die mitleidsvolle Macht, allen Wesen Schutz zu verleihen, werden in ihnen sichtbar: zeitlose Elemente des Wesens der Buddhas. In dieser Geste sind sie Buddha. Sie fragen nicht, ob sie in solchem Gestus gesehen werden, er ist ihnen unveraußerlich eigen als ihre Natur jenseits zeitgebundener Situation. Auch der tanzende Schiva (Tafel 21/22) ist nicht Tänzer in einem Moment eines Tanzes, sondern Tanzender schlechthin. Im Bildwerk wie in der Sprache ist er der hochste Tänzer. Die Sprache nennt ihn König der Tänzer (natarâjâ), Herr der Tanzer (nateschvara), Freund des Tanzes (natapriya) und mit noch anderen Namen, die ihn als Tänzer bezeichnen. So vielfältig seine Erscheinungsformen sind, begreift man ihn als Göttlichen Tänzer, dessen Tanz Entfaltung, Spiel und Untergang der Welt ist, so ist er nur Tänzer, ewiger Tänzer. Sein Tanz ist mehr als eine bloß bezeichnende Situation, die im Bildnis festgehalten und verewigt wird, Tanz ist sein Element. Tanz ist einer der vielen Aspekte seines gottlichen Wesens, eines der Gleichnisse, in denen seine Unendlichkeit Anschauung wird. Aber diese Gleichnisse sind jedes in ihrem Gehalt absolut und in ibret Beriebung auf das Wesen des Gottes, das aller Azsehauung entruckt ist, sind alle unmittelbar. In einem Bewußtsein, das sich anschauend durch ein Gleichnis in das Wesen des Gottes versenkt, haben sie keinen gleichzeitigen Bestand miteinander. Diesen gleichzeitigen Bestand haben sie nur für die redende Begeisterung des Gläubigen (- um von der Betrachtung des Religionswissenschaftlers zu schweigen), der Gleichnis des Gottes gegen Gleichnis setzt: das heißt Totalıtät seines Wesens gegen Totalität (etwa im aufreihenden Nacheinander eines Hymnus), um in ihrem Wechsel Gleichnis 18

Das klassische Kunstwerk setzt ein ewiges Auge voraus, das beglückt und deutend auf ihm verweilt, es weiß um seine Schönheit und will sie zur Geltung bringen Wie Salome in ihrem verzweiselten Liebeswerben den Propheten, tont es sein Gegenüber sieghaft an "Mensch sieh mich an! " - Und wenn

durch Gleichnis aufzuheben und die Unzulänglichkeit aller Gleichnisse, die

Unendlichkeit des Gottlichen zu fassen, darzutun

unser Blick ungebannt an ihm vorübergeht und wir aus seiner Nahe uns ver ziehen, ohne uns in seine Reize verloren zu haben, darf es wie Salome zum Haupte des Jochanaan klagen "O warum hast du mich nicht angesehen! Hattest du mich angesehen, du hattest mich geliebt! " - Zwar haben wir fur uns selbst kein Recht, ihr Wort , du hieltest vor deine Augen die Binde eines, der seinen Gott schauen will 'auf uns zu beziehen, aber mit ihnen und mit Jochanaans Abstieg in den dunklen Schacht seiner einsamen Zisterne, wo ihn Gesichte seines Gottes umleuchten, ließe sich etwas von der Welt um

schreiben, in der Bilder von Buddhas und Gottern und Heiligen Indiens thren Ursprung und ihr Leben haben

#### YOGA UND FIGURALES KULTBILD

### DIE ANDACHT ZUM FIGURALEN KULTBILD (PRATIMA)

Die geistige Welt, in der das indische Kultbild seinen Boden hat, lebt in den großen Traditionen der hinduistischen Sekten, die uns vom Beginn unserer Zeitrechnung ab durch umfangreiche literarische Denkmale mehr oder weniger esoterischen Charakters bezeugt sind. Ihre jungere Schicht, die Litera tur der Tantras gibt vorzuglich Aufschlusse daruber, welche Rolle das Kultbild im religiösen Leben der Glaubigen verschiedenster Bekenntnisse spielt, und welches eigentlich der Sinn ist, den der Inder selbst mit ihm verbindet Diese wertvollen Ouellen sind von der westlichen Wissenschaft lange stief mütterlich behandelt worden Man kann die Fulle der Gesichte, die Indiens geistiges Erbe einer kleinen Arbeiterschar auftat, dafür verantwortlich machen wie auch die Neigung, sich vorab den alteren Zeugnissen indischer Kultur zu widmen, die als Denkmale der Fruhzustande menschlicher Aultur überhaupt vornehmlich der Betrachtung wert erschienen Die Tantras haben, nach indischem Zeitmaß gemessen, weder die Wurde hoher Altertumlichkeit für sich, noch umgibt sie die Glorie der Weltreligion, die dem Buddhismus allgemeines Interesse sichert Zudem sind sie noch nicht tot, wenn ihre Bahn sich auch dem Ende zuneigt Darum waren sie dank ihres esoterischen Charakters vor wissenschaftlicher Wißbegier vergleichsweise sicherer als Zeugnisse alterer, verblichener Geisteswelten, die der Profanierung durch wissenschaftliche Erkenntnis nur Schwierigkeiten des Verstandnisses ent gegenzusetzen hatten. Fur den Westen umgab sie bislang ein Geheimnis, das ıhrem Wesen gemäß ist, und was über sie an ungefahrem Wissen verlautete, war nicht besonders angetan, eine unmetaphysisch positivistisch gerichtete Forschung, deren Geschmack mitunter christlich puritanisch beeinflußt war, zu locken

Die literarische Flut der Tantras spiegelt die letzte große Weltvision, in der

Indiens Geist, altes Erbe organisch zusammenschließend, sich selbst noch einmal großartig ausgesprochen hat, ebe die westliche Welt, christlich positivistisch zersetzend in sein Gewebe drang. Sie übernimmt die hohen Formeln der Vedäntaphilosophie und die wunderbare psychologische Erfahrung jahrtausendalter Yogapraxis und umspannt mit ihren Rahmen die großen Gottesideen des Hinduismus wie die Fulle magischer Riten, die dem Alltag wie das ganze Leben zu meistern versprechen, die dem engen, vielfältigen Diesseits mit seinem Drang und seiner Undurchdringlichkeit gebieten und die Fernen anderer Spharen entriegeln Als Ganzes ist sie ein Wurf von großtem Bogen und im Einzelnen ihrer dichten Erbmasse von vollendeter Kompliziertheit ein Labyrinth

Es ist das Verdienst Arthur Avalons, diese von mahlichen Abendschatten sich unaufhaltsam überdunkelnde Welt in das kunstliche Licht wissenschaft licher Erkenntnis gerettet und der Forschung allererst geschenkt zu haben, und ohne seine epochale Pionierarbeit an Textausgaben, Übersetzungen und Einleitungen, für die er einen Stab einheimischer Mitarbeiter gewann, ware diese kleine Studie nicht möglich gewesen Indem sie es unternimmt, einiges aus dem reichen Material, das er erschloß, zum Verstandins förmaler Eigen tumlichkeiten des indischen Kulthildes auszuwerten, ist sie ein kleines Zeichen des Dankes für all das Licht, das von seinen Arbeiten auf die letzte größe Epoche des alten Indien und auch auf die vorangehenden fallt

Gedanken und Gestaltenwelt der Tantras beherrschen eine Epoche des indischen Geistes und haben als Ausdruck orthodox brahmanischer Weltanschauung auch Glauben und Lebensformen der heterodoxen Sekten, der Buddhisten und Jamas, die inmitten des rechtglaubigen Hinduismus Blute und Verfall erlebten, beeinflußt und geformt. In jahrhundertelangem Neben einander übernahmen beide Lehren vom jungeren Tantrismus Gottesan schauungen, Kultformen und Symbole, und der vorderindisch kontinentale Buddhismus hat ganz wesentlich in diesem langandauernden Verschmelzungs prozeß sem eigenes Gesicht verloren und sich schließlich in seiner Eigenart vollig ausgeloscht. Was die brahmanisch orthodoxen Tantratexte über Sinn und Funktion des Kultbildes aussagen, findet darum in der buddhistischen Literatur Parallelen und darf mit Fug auch das formale Verstandnis buddhi stischer Kultbilder in allgemeinen Zugen leiten. Die geschichtliche Annahme scheint berechtigt, daß erst mit der Übernahme von Tantra Vorstellungen in die asketische Erlösungslehre des Buddhismus und mit der Umwandlung ihrer Heilbringer und Heiligen zu gotthaften Wesen nach dem Vorbild der

großen hinduistischen Gottheiten das Kultbild und seine Verehrung den Einzug in ihre Welt gehalten haben

Es gelang Arthur Avalon im Anschluß an berufene Vertreter den Eingang in die verschlossene Welt der Tantras zu finden und als eine gluckliche Einfuhrung in sie veroffentlichte er in Übertragung aus der Ursprache ein zusammenfassendes Werk des Schivacandra, eines erst kurzlich verstorbenen Anhangers und Lehrers der Tantras, dessen grundliche Kennerschaft in ihrer Treue zum Alten noch nicht durch Einflusse der anglo indischen Moderne getrubt ist Der zweite Teil seines "Tantra-Tattva" (Wesen der Tantras, "Principles of Tantra") enthalt, durchweg aus alten Quellen schöpfend und sie interpretierend, Ausfuhrungen über die Funktion des hinduistischen Gotterbildes im taglichen Kultleben des Glaubigen Aus ihm laßt sich entnehmen, was in den Augen des eingeweihten Inders Sinn und Funktion des Kultbildes sind, laßt sich vorab begreifen, in welcher geistigen Welt das hinduistische Götterbild verwurzelt ist<sup>1</sup>)

Die kosmische Vision der Tantras erschaut die Welt als mannigfache Ent-

Die folgenden Aussührungen schopfen vornehmlich aus dieser enzyklopadischen Darstellung des Tantrismus, und die Textitellen, die ihren Kern bilden sind Part II entinommen (Chapter XV-XX) Schivacandra selbst zitiert sie aus alteren auton tativen Lehrbuchern Da diese Originalquellen später noch selbst zur Sprache kommen, schien es geboten, die folgenden einsuhrenden Bemerkungen in ein allgemein weinig bekanntes Gebiet nicht mit einem Anmerkungsapparat ihrer Stimmen zu belaten.

Originalquellen der Tantras sind von Arthur Avalon veröllentlicht in den "Tantrik Texts" with English introductions, giving summary or general description of contents, Vol I-M, London Luzac & Co - Vgl ferner die Übersetzungswerke Arthur Avalons Tantra of the Great Liberation (Mañūnira ana Tantra), a translation from the Sanskrit with introduction and commentary by Arthur Avalon Hymns to the Goddess, from the Tantra and other Shastras and the Stotra of Shankaracharyya, with introduction and commentary translated from the Sanskrit by Arthur and Ellen Avalon - "Wave of Bliss" (Anandalahari) translation and commentary by Arthur Avalon - "Creatness of Shins" (Mahimnasta) of Pushpadania), a translation and commentary by Arthur Avalon, together with Sanskrit Commentary of Jagannātha Chakravartii , The six centres and the serpent force" usw

¹) Principles of Tantra (Tantra Tattva) of Shriyukta Shiva Chandra Vidyarnava Bhattacharya Mahodaya, edited with an introduction and commentary by Arthur Avalon Part I/II, London Luzac & Co. 1916

faltung gottlicher Kraft (schakti, Potenz) zur Fulle der Erscheinungen Diese Kraft ist geistige Wesenheit (cit, caitanya) und ihr wahrer Stand ist affektloses, darum leidloses, das ist seliges (anandamaya) Sein Dieser wahre Stand ist attributlos (nirguna) In seiner Anerkenntnis übernimmt die Tantralehre die Anschauung des großen Vedantalehrers Schankara âcârva die schaktı ist im Grunde ihres Wesens gleich dem brahman seiend, geistig. selig (sat cit ânanda) und einzige Totalität des Seins, ohne ein Zweites neben sich (advaita) In diesem Stande ist sie unentfaltetes Sein (avvaktam, ein Begriff, den die Sâmkhvalehre ausgebildet hat) Aber sie ist mit der Kraft der maya, der Illusion begabt, und dank dieser hebt das Spiel (bla) der Weltent faltung des unentfaltet attributlos Geistigen an In ihm wandelt reine geistige gottliche Energie sich lustvoll zu attributhafter gottlicher Person Zur Vielheit sich spaltend wird das Eine Geistige seiner selbst bewußt als Welt und göttliche Macht, die sie durchwebt und regiert Vischnu, Schiva, Surva der Sonnengott, Ganescha, der elefantenköpfige "Herr der Scharen", die großen Götter der hinduistischen Glaubenswelt, sind die ragenden unter den personalen göttlichen Gestalten, in denen das weltgebundene menschliche Bewußtsein, in dem das Geistige in der Spaltung von Schauendem und Gegenstand befangen ist, das attributlos ewige geistige Sein (nir gunam brahman) attri buthaft anschaulich (sa gunam) anschauen und verehren kann Aus dem rein geistigen Stande (nir gunam caitanvam) spielend in bewußtes Sein tretend. ım Bewußtsein, das immer eine Vielheit zur Voraussetzung hat, das nur am Empfinden von Unterschiedlichem (eben Attributen - gunas) ein Dasein bat, - bindet sich die gottlich geistige Kraft, die schakti, lustvoll mit den Banden der eigenen måva und erfahrt sich, in mannigfachen dumpferen Bewußtseins stufen der vielfach sich differenzierenden Erscheinungswelt, vor allem im Bewußtsein der menschlichen Seele, im jiva Aber wie nichts da ist außer der gottlich geistigen Energie, sind auch die unteren Welten der Tiere und Pflanzen, 1a Berge und Steine nur Entfaltungsgrade der einen schakti, in denen sie zur Zweiheit des Bewußtseins spielend auseinandertritt Ihre Ungerstigkeit, ihr dumpfes Sein bestehen als gegensätzlich nur für die matt erleuchtete Geistigkeit des menschlichen Bewußtseins, in ihm gebunden durch die eigene maya erkennt das Geistige, die Kraft sich nicht als das All Eine

Lustyoll in attributbeladenes buntes Sein auseinandertretend, um seiner selbst in vielen Farbungen von immer wachsender Trube und undurchsich tirer, unerleuchteter Dumpfheit bewußt zu werden, strebt das zeine geistige Sein immer wieder in menschlichem und göttlichem Bewußtsein zu seinem undifferenzierten Stande zuruck, zu jener kristallenen Ruhe in sich selbst, die vollig ununterschieden attributlos sich selbst nicht weiß Der Mensch will sich als brahman erfahren, er will die Spaltung zwischen Schauendem und Er scheinungswelt verschiedzen, will das Bewußtsein seiner selbst als etwas Unterschiedlichem, das von einem Wechsel der Inhalte gespeist wird, ausloschen im Erlebnis reiner totaler Geistigkeit

Der Weg, den die Tautras hierzu lehren ist die Andacht vor dem Gotterbild Welche der großen Gottergestalten ein jeder seiner Andachtsubung zugrunde legt, ist dabei von untergeordneter Bedeutung. Das richtet sich nach seinem personlichen, familienmäßig ererbten Glaubenskreis, richtet sich nach dem Ritual, das sein geistlicher Erzieher, sein Guru, ihm vermittet hat. Die gottlichen Personen, deren Bild und Wesen zum Gegenstand kontemplativer Übung gemacht wird, sind ja nur hochste attributhafte (sa-guna) Aspekte der reinen attributlos ungespaltenen Geistigkeit (nir-guna cautanya, brahman), in denen sie, in ihrem reinen Stande unanschaulich (weil Einheit von Seher und Gesicht), Anschauung werden kann Sie sind nur Durchgangspunkt zum Ziel der Andachtsubung, die reine ungespaltene unanschauliche Geistigkeit zu erfahren, sich als sie zu erfahren. Richtig betrachtet führt die eine wie die andere unter ihnen zum Ziel

Neben ihnen und sie doch weit überragend steht die weibliche Gestalt Kâlî-Durgâs als vornehmste Form der Anschauung gottlich geistiger Kraft (schaktı) fur das menschliche Bewußtsein Die reine Geistigkeit (cartanya), ım menschlichen Bewußtsein auseinander tretend zu Menschenseele und Gott als ihrem Gegenstand, in dieser Spaltung im Netz der eigenen måyå spielend zum Bewußtsein ihrer selbst kommend, schaut sich am klarsten in Ihr, der dunklen Göttin, die weiblich ist, wie die Kraft (schakti), als welche sich das undifferenzierte geistige Sein, das neutrale brahman darstellt, wenn es als Verfuhrerin in lockendem Tanze der bunten Erscheinungswelt in sich selbst auseinander tritt, wenn es die Vielheit alles Bewußtseins in der Welt als Entfaltung seiner selbst muttergleich am Leben erhält und sie schließlich unablassig und immer wieder verschlingt und in ihrer Besonderheit vernichtet. Kâlî-Durgâ ist der anschauliche Aspekt der schakti schlechthin, kraft der die anderen göttlichen Personen Leben haben. Sie ist die unmittelbarste attributhafte Entfaltung des unanschaubaren undifferenzierten reinen göttlichen Geist-Seins (brahman), das nur im Erlebnis der totalen Einheit, dem Schwinden des bewußten Seins erfahren werden kann, ist reinste für die innere Anschauung mogliche Erscheinungsform des Unanschaubaren, in dessen Erlebnis Seher und Gesicht zusammenfallen

Das Denken kann die Zweiheit, auf der das menschliche Bewußtsein (wie alles Bewußtsein) beruht, niemals wirklich überwinden, denn Bewußtsein ist seine Voraussetzung, es ist selbst nur eine Bewegung oder Verhaltungsform (vritti) des Bewußtseins In seiner Sphare kann das Bewußtsein hochstens um die Überwindung der Zweiheit von Seher und Gesicht wissen, kann sie als Ziel ansprechen, aber niemals diese Zweiheit aufheben. Aufhebung der Zwei heit ist Erloschen des Bewußtseins Die reine gottliche Geistigkeit (brahman) mag, sich selbst mit dem Zauber ihrer maya bindend, als menschliches Be wußtsein sich spielend natv als Glied eines vielheitlich bunten Weltzusammen hanges fuhlen und gottlich personale Wesenheiten, die diesen Zusammenhang durchwalten in innerer Anschauung wie in Bildwerken und Zeichen glaubig verehren, um den Weg durch die dem Bewußtsein entfaltete Welt zu finden. erhebt sie sich aber zum Willen, ihr zu unterschiedlicher Fulle auseinander getretenes Wesen als Totalitat und Einheit zu erfahren, zur Ruhe in sich selbst einzugehen, so dienen eben Bildwerk und Zeichen als Werkzeug (vantra). um die Ineinssetzung (samadhi) von Seher und Gesicht zu bewirken

Das Bildwerk, das der Glaubige in taglicher Andachtsubung sich selbst gegenüberstellt, wird zum Ziel der Konzentration gemacht und damit zum Gegenstand des Bewüßtseins verabsolutiert Gegenüber dem Bewüßtsein (dem Seher) als dem Einen ist es das Andere (Gesicht) schlechthin, Hiero glyphe der Welt, Totalität des Zweiten In ihm gernint der wechselnde Er scheinungsstrom, der als ein Wellenspiel das andachtslos der Welt geoffnete Bewüßtsein durchspult zu ruhevollem Bilde, aus der in eigener Bewegung oszillierenden Vielheit von Bewüßtseinsinhalten kristallisiert sich Einheit, aus der undestimmten Vielzahl, in der Erscheinungen und Seele sich im Bewüßtsein vergesellschaften, wird konzentrierte Zweizahl die Vorstufe zur Ineinssetzung von Seher und Gesicht (samadhi), deren Vollziehung das Ziel der Andachtsubung ist, in der das Bewüßtsein zur Ruhe kommt und die Geistigkeit aus aller Differenzierung zu reinem attributlosem Sein heimkehrt

Weil das Kultbild in diesen wie in magischen Akten als Werkzeug dient, ist es ein yantra Das Wort yantra bezeichnet ganz allgemein ein Gerät oder Werkzeug, einen Apparat oder Mechanismus, dessen sich der Mensch zu einer spezifischen Arbeitsleistung bedient Das Kultbild ist ein zu psychisch-sakralen wie magischen Funktionen zweckmäßig konstruierter Apparat. In diesen Funktionen steht aber das figurale Abbild (pratimâ) eines gottlichen Wesens innerhalb des technischen Requisits weder für sich allein da, noch nimmt es unter Apparaten, die genau der gleichen Funktion dienen, eine uberragende Stellung ein Neben ihm gibt es andere sinnvolle Gebilde von Menschenhand, die, in ihrer Form mehr oder weniger von ihm verschieden, genau denselben Zwecken dienen und seine Stelle in der Kulthandlung einnehmen konnen. Das sind die "cakras" ("Kreis"zeichnungen), die "mandalas" (...Ring"zeichnungen), und ihnen verwandte streng geometrische lineare Figuren, die als yantras schlechthin bezeichnet werden Das figurale Kultbild (pratimâ) ist also nur ein besonderer Typus einer Gattung von bildhaften Kultapparaten (vantras). Es zeichnet sich vor den anderen yantras durch die Wahl der Mittel aus, durch die Zeichen, deren es sich ausschließlich bedient, um das Wesen der Gottheit, die es darstellt, zur Erschemung zu bringen seine figuralen Elemente menschen und tierhafter Gestalt und deren Attribute (Waffen, Kleidung, Schmuck) sind sämtlich der sinnlichen Erscheinungswelt entnommen Die anderen Typen "Kreis"- und "Ring"zeichnungen und rein lineare Figuren - "vantras" im engeren Sinne entraten dieser figuralen Elemente mehr oder weniger Das Figurale ist überhaupt kein notwendiger Bestandteil dieser Gebilde Bei ihnen konnen an seine Stelle Schriftzeichen treten, aber sie konnen auch ganz darauf verzichten, ihre rein geometrische Gestalt aus Dreiecken, Vierecken, Kreisen und geometrisierten Linien von Lotusblattern mit Symbolen zu füllen, die ihr Wesen auch dem Auge des Uneingeweihten verdeutlichen konnten (Tafel 33-35) Besonders kunstvolle, für Tempel bestimmte Gebilde dieser Art vereinen auch streng geometrisches Gefuge mit reichem figuralem Schmuck (Tafel 27/28).

Will man zu einem elementaren Verständnis der formalen Eigenart des indischen Kultbildes vordringen, so muß man die unbedingte funktionale Gleichheit dieser formal so verschieden anmutenden Gebilde, die im Sprach gebrauch durch die gemeinsame Bezeichnung als yantra ihren Ausdruck gefunden hat, ernst nehmen Das figurale Kultbild (pratimä) darf in der Betrachtung von seinen ebenburtigen Geschwistern nicht getrennt werden, wenn man Wesentliches seiner Form verstehen will Die Einsicht in die sachlich funktionale Identität dieser Typen, die sich so sehr verschiedener Formensprachen bedienen, kann es allein ermoglichen, das figurale Kultbild (pratimä) einigermaßen mit dem Auge zu sehen, für das es geschaffen ist, – und dessen Geschöpf

es ist mit dem Auge des eingeweihten Inders. Vom figuralen Kultbild führt der Weg, es sehen zu lernen über das geometrische Gebilde mit figuralem Schmuck zum rein linear-geometrischen yantra, bis das Auge, von seiner Anschauung gesättigt, sich verwandelt zum Kultbild zurückwenden darf

Die Wahl besonderer formaler Symbole, deren sich viele dieser Kulthilder zur Versinnbildlichung göttlicher Wesenheit bedienen, erheischt zu ihrem Verständnis schließlich noch eine Lleine Erweiterung der Betrachtung auf Erscheinungen ganz anderer Art, die im Andachtsdienst die Stelle der Kultbilder einnehmen können Statt ihrer können auch im esoterischen Ritus Menschen als Inkarnationen des Göttlichen treten Der Lehrer des Eingeweihten (guru) ist als Trager der Tantralehre eine wandelnde Verkörperung des ewigen Urlehrers, der ihre Wahrheit offenbart hat und dem die heilige Tradition sie in den Mund legt Schiva, des Großen Gottes Und ferner ist das Weib - zunächst die Gattin des Eingeweihten, dann aber auch Frauen und Madchen uberhaupt - die greifbare Erscheinung der kosmisch gottlichen Potenz (schakti), die sich spielend zur Erscheinungswelt entfaltet, ihr mutterlicher Schoß (voni) gebiert die Welt der mâyâ, die uns befängt. In seiner ersten Wandlung aus dem Zustande des Attributios Undifferenzierten (nirgunam brahman) enthullt sich das reine Sein als göttliches Paar als Schiva und schaktı, als der Gott und seine göttliche Kraft. Sie sind zwei und doch eines, sie sind das eine Göttliche unter den zwei Aspekten der Ruhe in sich und der Kraft, die sich entfaltet, die mâyâ ist. Das Symbol beider ist in der figuralen Formensprache die Vereinigung der Liebenden (Tafel 29-32), auf der Ebene linearen Ausdrucks ist es das Zeichen des aufwärts und abwärts gekehrten Drei ecks, das Schoß und Phallus (yon: und lingam) bezeichnet (Tafel 33 und 36) Es ist das Ziel der Andacht, sich vom Stande maya gebundener Menschlichkeit zum göttlichen Sein zu erheben das im Bewußtsein des jiva verdunkelte brahman zur reinen Klarheit seines Wesens zu bringen, - eine Durchgangsstufe dazu bildet der Zustand, in dem der Eingeweihte, dessen Sinnenleben vollig gelautert und beherrscht sein soll, sich selbst als Schiva erfährt, indem er verehrend ein weibliches Wesen zur schakti erhöht. Die sinnfälligen Akte des geheimen Rituals, in denen diese Stufe der Vergöttlichung der Person des Eingeweihten vollzogen wird, und die ihnen entsprechende Symbolwelt der Kultbilder sind Spiegelungen ein und desselben Sinnes auf zwei verschiedenen Ebenen sinnfälliger Leibhaftigkeit, die einander erläutern Was an der ritualen Praxis fur das Gefühl des Uneingeweihten bedenklich sein kann, findet seine Erklarung in den begrifflichen Formeln der Tradition wie in den anschaulichen

Formen der Bilder, und die symbolische Formenwelt der Bilder hat für uns einen Kommentar im esoterischen Ritus

Die Gestaltung der geometrisierenden Kultbilder (mandalas und yantras ım engeren Sınne) ist als graphischer Spiegel übersinnlicher Wesenheiten naturlich streng bestimmt dank ihrem Charakter als Wesensaussage und ist jeder dekorativ bildenden Subjektivität entruckt, die ihren reinen Aussage und Abbildcharakter zerstören und sie zu einem belanglosen, wenn auch vielleicht dem Auge sehr gefalligen Gekritzel entwerten wurde Denselben Charakter tragt das figurale Kultbild (pratimâ), das bezeugt seine Bezeichnung wie Verwendung als yantra Seine Bezeichnung "pratimä" meint wortlich "Gegenmessung" und bezeichnet das am Originalen abgemessene, abgepaßte Das figurale Kultbild ist also das korrekte Abbild einer Erscheinung und steht zu ihr in einem Verhaltnis unbedingter, gewollt-willkurfreier Treue Man kann dieses Verhaltnis mit dem eines von der lebendigen Erscheinung genommenen Schattenrisses zu seinem Gegenstande vergleichen, dessen Wert eben auf der getreuen Wiedergabe des Konturs der raumlichen Erscheinung beruht Das Kultbild strebt in der Ebene dreidimensionaler korperhafter Darstellung denselben Charakter reiner Wesensabbildung an, wie das gra phische zweidimensionale vantra mit den Mitteln bedeutsamer Liniengefuge. zu denen vielleicht noch Silbenzeichen treten

In ihrem materialen Vorhandensein sind beide Menschenwerk, ein bloßes Gerat, das als solches nach Gebrauch der Vernichtung anheimfallen darf Nehen den aus dauerhaften Stoffen gefertigten Kultbildern der Tempel und Hausaltare, die immer wiederholter Andachtsubung dienen, wurden und werden in den Kreisen hinduistischer Orthodoxie Morgen für Morgen zahl lose Bilder aus ungebranntem Lehm geformt zu taglicher Andachtsubung, wie yantras und mandalas gezeichnet werden, und nach Gebrauch dem Flule zur Auflösung übergehen oder zerbrochen, wie aus ungebrannter Erde schnell geformte Gefaße und aus Blattern geflochtene Teller, die nach vollzogener Mahlzeit achtlos weggeworfen werden Noch Tagore schildert dieses Eintags leben taglich neu geformter Kultbilder in einem Gedicht des "Zunehmenden Mondes", wo eine Mutter die Frage ihres Kindes beantwortet "wo komm ich her, wo hast du mich aufgelesen"

"Du stecktest im Herzen mir als mein Sehnen, in meinen Puppen hab ich dich gesehn – Schuf ich das Bild des Gottes jeden Morgen aus Ton, hieß ich dich werden und vergehn Im Gott des Hausaltars warst du verborgen, und meine Andacht ihm galt dir."

Erst die geistige Aktivität des Andächtigen, die ein yantra (pratimâ, mandala oder yantra im engeren Sinne) zum Zielpunkt konzentrierter Bestrahlung wählt, macht etwas aus ihm

Dieser Verwandlungsprozeß, den das Bewußtsein des Mensehen an der Materialität des yantra vollzieht, geschieht im Akt der Verehrung, der p\(\tilde{n}\)ja Das Bild ist nicht die Gottheit, ihre Wesenheit tritt auch nicht magisch herbeigerufen für die Dauer der Verehrungszeremonie von irgendwo außerhalb in seinen Kern hinein; der Glaubige selbst erzeugt in seinem Inneren ein Schaubild der gottlichen Wesenheit und projiziert es auf das Kulthild, das vor ihm steht, um die g\(\tilde{o}\)titche Wesenheit anschaubich im Stand der Zweiheit, der seinem Bewußtsein entspricht zu erfahren Dieses innere Schaubild g\(\tilde{o}\)titche personaler Wesenheit ist naturlich jenseits aller Willkur, in ihm soll ein dem \(\tilde{a}\)tilden duge entr\(\tilde{o}\)tildes Sein ins innere Blickfeld treten, eine übermenschliche hohe Wirklichkeit sich im menschlichen Bewußtsein spregeln.

Wie diese übersinnliche Wesenhaftigkeit sich menschlicher Anschauung darstellt, 1st durch die Tradition ihrer Selbstoffenbarung festgelegt Das Göttliche offenbart sich im Wandel der Zeiten immer aufs neue in Rede und sichtbarer Erscheinung, sein Wort wie Bild sind Besitz der heiligen Überheferung Eingeweihter vom Lehrer zum Schuler vererbt und in Kultgemeinschaften bewahrt Bild und Wort als Selbstoffenbarungen des Göttlichen enthalten Wesensaussagen uber den göttlichen Weltzusammenhang. umschließen habe Wahrheit. Sie sind die reinste Form der Wahrheit, die dem ın Zweiheit lebenden Bewußtsein anzuschauen möglich ist. In Bild und glaubigem Bewußtsein tritt die reine unentfaltete Geistigkeit (nirgunam caitanyam, brahman), die Totalität ist, in zwei durch den Bann ihrer mâyâ mit verschiedenen Attributen (guna) behafteten Erscheinungen auseinander und schaut sich an, wird sich ihrer selbst in Differenziertheit bewußt. Diese Situation der Bildverehrung ist ein Moment der lustvollen Entfaltung der ewig rein geistigen Kraft (schakti) vor sich selbst, aus dem sie im Akt der Inemssetzung (samådhı) von Bild und anschauendem Bewußtsein, in den Zustand des Unentfalteten (avyaktam) zusammensturzt Dann ist das Ziel der Kultubung erreicht der Gläubige erfährt sich als göttlich.

Das Kulthild vermag das innere Schaubild, das darauf projiziert wird, aufzunehmen und sich von ihm durchleuchten zu lassen, weil seine eigene

Materialität (Holz, Stein, Lehm, Bronze, Sandelpaste oder Farben) nur snezifische Entfaltungsformen der Einen schakti, für das menschliche Bewußtsein Konkretionsstufen des Einen Geistigen sind. Neben ihm auf der gleichen Ebene der Wesensaussage von Übersinnlichem, stehen Laut, Silbe und Wort als feinere und kompaktere Entfaltungsformen des brahman fur den Bereich des Ohres. Darin liegt ihre Bedeutung für den Gläubigen, der durch Überlieferung eingeweiht ist, wie weit sie über ihre Funktion in der Alltagssprache hinaus, sinnbeladen sind. Dank ihrer als Repräsentanten göttlichen Wesens in der Sphäre des Schalls vermag er, sie laut oder leise aussprechend oder sie inwendig vor sich hinsagend und wiederholend, die wesensverwandte Schau göttlichen Seins in sich aufzurufen und sich verehrend mit dem Aspekt des Göttlichen zu beschäftigen, der sich vor seinem inneren Auge entfaltet und es erfullt. Im bedeutsamen Spruch, dem mantra, der fur den Uneingeweihten eine unverständliche Silbenfolge oder ein belangloser Satz sein mag. konzentriert sich die attributhafte hochste geistige Kraft (schakti), die Totalitat ist, unter vielen Formen als mantraschakti.

Die mantras als (dank dem durchgängigen Symbolwert ihrer Lautzeichen) konzentrierte Wesensaussagen erschließen ihren Gehalt, der schakti ist, nicht dem diskursiven Denken, sondern wissender Konzentration, die sie erfolgreich fixierend betrachtet, sie zur Totalität des Inhalts erhebt, das Bewußtsein ganz mit ihnen durchtrankt. Ebenso erschließt sich das Geheimnis des Kultbildes nur fixierender Kontemplation, die sich an die Bahn uberlieferter Technik und an das Wissen um die Bedeutsamkeit des hildhaft-raumlichen Formenkomplexes (wie der graphischen Symbole des yantra, der akustischen des mantra) halt. "Vor den Augen des Uneingeweihten wird ein Bild verehrt; der Andachtige aber sieht in ubersinnlicher Schau die leibhafte Erscheinung der göttlichen Kraft, die Geist ist, im ungeistigen Gerat." Man vergleicht jemanden, der den Akt der Bildverehrung (pûjâ) von außen beurteilt. ohne personliche Erfahrung des seelischen Vorgangs zu haben, mit einem. der sich über die Auslage eines Sußigkeiten-Handlers außert, ohne ein Stuck davon gekostet zu haben. - Aus diesem Vergleich ist abzunehmen, wo unser Wille in das Wesen indischer Kultbilder einzudringen, bei allen möglichen stilgeschichtlichen Aufgaben, die zu lösen sind, bei allen Betrachtungen geistesgeschichtlicher und soziologischer Bezuge, die am Kunstwerk haften, im Peripheren steckenbleiben muß.

Das Kultbild ist ein yantra und nur ein yantra Wer ohne seine Hilfe sich in den Zustand des samådhi zu setzen vermag, wo Gesicht und Seher verschmelzen und mit dem Zustand der Zweiheit das bewüßte Sein ein Ende findet, mag seiner entraten Es ist nicht das Wesentlichste bei der Andachtsübung, es bringt in ihren Verlauf nur eine Variation Es geht von ihm ja keine primare Energie aus.

Wie ein Eingeweihter, der gelehrt worden ist, das reine gottliche Sein (brahman) in der attributhaft-personalen Erscheinungsform Vischnus vor seine innere Anschauung zu brungen, ohne Kultbild erfolgreich samädhi üben soll, lehrt eine Stelle des Bhägavata-Puräna (nach Schivacandra zitiert) Gott Vischnu sagt selbst, wie er angeschaut sein will

"Im Feuerkreis des Lotus seines Herzens soll der Yogin folgende meiner Erscheinungsformen ins Bewußtsein rufen, die seine Andacht mit Erfolg segnet

Eine Gestalt vollzahlig an Gliedern, ruhevoll, von schonen Formen, mit vier langen und schönen Armen, einem zierlichen Nacken und edler Stirn, mit göttlich lieblichem Lächeln,

Ohrringe sehmucken die beiden wohlgeformten Ohren, die Kleidung ist gelb und dunkelblau, die Locke Schrivatsa schimmert dunkel auf der Brust, in vier Handen tragt die Gestalt Muschelhorn, Messerring, Keule und Lotusblume und ein Gewinde aus wilden Blumen hangt über die Brust herab

Ihre Lotusfuße schimmern im Glanz juwelenbesetzter Knochelspangen, das Juwel Kaustubha strahlt an ihr, mit einer leuchtenden Krone, einer Brustkette, Armbändern und Ringen am Oberarm ist sie geziert,

schon ist sie an allen Gliedern und reizend, ihre Haltung ist voller Suße, zärtlich ihre Augen und ihre Erscheinung beglückt das Auge

Diese beseligende brahman-Gestalt betrachtend, soll er seinen Geist fest auf alle ihre Glieder richten

Alle seine Sinne Gehor, Getast, Gesicht, Gesichmack und Geruch mit der Kraft des Denkens von ihren Gegenstanden abziehend, soll er mit dem Denken (buddh), dem Wagenlenker der Seele, sein Bewußtsein untertauchend baden in Fluten der Liebe zu mir

Danach soll er die geistige Bewegung (cittavritti), die bisher über alle meine Glieder sich ausbreitend hin und her ging, in einen Punkt sammeln und darin festhalten

Dann ist es fur den Andachtigen nicht mehr notwendig, irgend etwas Einzelnes (einen Teil der gottlichen Erscheinung Glied, Schmuckstück, Attribut)

zu fixieren Nur meine Haltung soll er erschauen, über der ein leises süßes Lächeln spielt.

Wenn sein Geist diese Haltung ohne Unterbrechung und ohne Zerstreuung festzuhalten vermag, soll er seinen punkthaft gesammelten Geist abziehen und ins Leere richten Dann, wenn er meine subtilen Entfaltungsformen (vibhûti: das bloße Haltungsbild in punkthafter Sammlung erfaßt) im Raum, im Sternenäther oder in der leeren Unendlichkeit erschaut hat, soll er seine geistige Kraft, die den unendlichen Raum zum Gegenstande gehabt hat, einziehen und furder ruhen in mir als dem Wesen aller Wesen (paramätman)

Dann braucht er nichts mehr zu schauen Dann wird der Yogin im Zustand des samädhi mich als Wesenswesen (paramätman) alles Lebenden (jiva) schauen, als sein eigenes Wesen (ätman), wie Licht taucht in Licht und nicht von ihm zu scheiden ist

In einem Yogin, der solchermaßen durch angespannte Schau samädhi erreicht, schwinden die drei Formen der Tauschung. Gegenstand der Erkenntnis, Erkenntnis und Akt des Erkennens schnell"

Samådhı, Inemssetzung des geteilten Gottlichen (sprachlich verwandt mit dem griechischen synthesis), ist letztes Ziel der pûjâ die Vollziehung eines rein seelischen Aktes, nämlich der Bewußtseinswandlung vom Stande des jiva zur unbewußten Geistigkeit des brahman Das brahman ist im jîva, denn es gibt ja nichts außer ihm, es ist eine Frage der Reife und der Technik, wie sich die Zweiheit von Seele und Welt, Seher und Gesehenem, deren Illusion das Selbstbewußtsein des jîva ausmacht, sich in Einheit aufheben laßt

Die durch Vischnus Mund empfohlene Technik heißt den Andachtigen zunachst sich allen Sinneseindrucken der Außenwelt verschließen Gibt er sich ihrer Vielheit hin, so wird er immer ihrer Zahl, ihrer Dauer, ihrer Intensität wie ihrem Wechsel machtlos gegenüberstehen und außerstande sein, den ersten Schritt zu volligem samädh von Seher und Gesicht, die bloße Ineinssetzung der Mannigfaltigkeit der Welt erfolgreich zu vollziehen Das kann nur in der inneren Anschauung gesehehen, wo die Erscheinungswelt im Bilde personaler Gottheit zusammengerinnt, die ihr Ganzes ist, ihre materiale Ursache wie Ursache ihrer Entfaltung, ihr Stoff wie das Pruzip, das sie souveran durchwaltet und wieder aufzulösen vermag Ziel dieser Übung innerer Anschauung ist zunachst, auf ihrem Felde den Zustand gestalterfullter Ruhe herzustellen, ihr Bereich ganz mit dem in sich konturhaften, detailreichen Bilde der Gottheit zu fullen Gewiß kostet es keine kleine Muhe, dieses vielheitliche Ganze Stuck um Stuck ohne abzuirren oder zu erlahmen vor die

innere Anschauung zu bringen und wirklich keinen Augenblick etwas anderes zu sehen, als was zum Bilde des Gottes gehort, das alles aber wirklich und bestimmt zu sehen, festzuhalten und schließlich zu einem Ganzen zu vereinigen Bis mit der Ineinssetzung der Teile keiner den anderen überstrahlend auslöscht, bis kein Wettstreit der Teile die Aufmerksamkeit des Schauenden hierhin und dorthin zu ziehen trachtet und den inneren Blick voll Unrast hin und her leitet, d h die vorstellende Kraft dazu treibt, bald diesen Teil des Bildes, bald jenen mit besonderer Intensität unter Hinterantsetzung der übrigen vor sich zu rufen

Es gilt in diesem ersten Prozeß, alle Teile des erstrebten Bildes in einem ruhevollen Allzumal von ganz gleichmaßig strahlender Anziehungskraft vor dem inneren Auge festzuhalten Welche Ablenkungen der Konzentration die Übung fruchtlos machen konnen, welche Hemmungen den gewollten Ablauf innerer Bilder zu kreuzen vermogen, veranschaulicht eine Geschichte, die Schwacandra erzahlt, um die Große des Wagnisses rein innerlicher Verehrung ohne Zuhilfenahme eines yantra darzutun Der Mahârâjâ Râma Krischna übte bei der Verehrung seiner Gottheit Kâli Durgâ eine Technik, die in ihrer reinen Geistigkeit der durch Gott Vischnus Mund empfohlenen verwandt ist das in innerer Schau erzeugte Bildnis der Gottin sollte wie ein wirkliches Kultbild geschmuckt und verehrt werden ein bildloser innerer Gottesdienst Schwacandra erzählt

"Irgendwann, im ersten Stadium seines Weges zur Vollendung (sådhana). nach der Einweihung, als der Mahârajâ gleichgultig gegen seine Regierungs pflichten sich ganz von der Welt abschloß und sich dauernd in Übungen der Verehrung (puja) und innerer Schau (dhyana) versenkt hielt, hatte er ein Paar goldene Armbänder fur seine Gemahlin, die Ranî Katyâyanı befohlen Ein paar Tage, nachdem er den Befehl gegeben hatte, sah der König die Handgelenke der Ram noch ohne Schmuck, befragte sie darum und vernahm. daß die Armbander noch nicht fertig seien Am Tage darauf, als er mit Verehrungsubung (pujå) beschaftigt war, erschien ein Sannyasin (ein brahmanischer Bettelasket) mit geflochtenem Haar am Tore des Palastes und fragte die Turhüter "wo ist euer Mahârâja? Sagt ihm, ein Sannyâsin ist gekommen ıhn zu sehen " - Sie antworteten ihm voller Demut "Herr, der Maharaia ist jetzt im Hause der Verehrung Niemand darf zu ihm, und auch wenn wir jetzt zu ihm sprachen, hätten wir keine Aussicht eine Antwort zu erhalten " Der Sannyasın lachte und erwiderte "Ich sage euch geht! " - Die Türhüter wagten nicht, ihm den Gehorsam zu weigern, und taten wie ihnen gesagt

war, aber umsonst. Råjå Råma Krischna war gerade in geistige Verchrung seiner Gottheit versenkt und gab keine Antwort, trotzdem ein Sannyåsin gekommen war. Die Türhüter kehrten um und berichteten dem Sannyåsin. Der Sannyåsin hob seine Augen ein wenig, lächelte und sprach mit tiefer Stimme: "wenn der Mahåråjä mit seiner Verchrung fertig ist und herauskommt, so sagt ihm: an die Armbänder der Königin denken heißt nicht geistige Verchrung seiner erwählten Gottheit verrichten." Sprach's und war verschwunden. Die Türhüter verstanden nicht was seine Worte besagten, und wagten nicht den Sannyåsin am Gehen zu hindern. Als Asket war er frei zu kommen und zu gehen.

Später, als König Râma Krischna aus dem Hause der Verehrung kam, fragte er die Turhitter: "Wo ist der Sannyåsin?" – Voller Angst berichteten sie ihm die Worte des Sannyåsin und sein Weggehen. Schnell wie ein Blitz drangen diese Worte des Sannyåsin durch das Ohr des Königs in seinen Sinn. Er fuhr zusammen vor Schreck über das Vergehen, das er begangen hatte, und wiederholte die Worte: "Wo ist der Sannyåsin?" und seine Stimme war von Kummer erstickt und zitterte vor Angst. Dann eilte der Råjå auf die Hauptstraße, ihn zu suchen, aber da er damals geistig nicht reif war, ihm zu begegnen, war er außerstande, ihn ausfindig zu machen.

Aher was der Sannyåsin getan und gesagt hatte, genügte, daß sich der König nach diesem Vorfall von aller Welt abschloß. Niemand wußte, wo er gerade war oder was er tat. Er wurde achtlos gegen die äußere Welt, sein Blick wurde starr und sein Inneres in einen Zustand dauernder Entrücktheit versenkt. So vergingen drei Jahre.

Da – eines Tages, als der König, seiner Gewohnheit folgend, in seinem "Hause der Verehrung" mit püjä beschäftigt war, erschien derselbe Sannyåsin abermals. Als die Turhuter seiner ansichtig wurden, warfen sie sich ihm zu Fußen und führten ihn ehrfurchtig an die Tur des königlichen Hauses der Verehrung. Auch an diesem Tage beschaftigte sich der König mit geistiger Verehrung, aber er befand sich in einer großen Schwerigkeit: um die Gottin, die reine Geistigkeit ist, mit geistigen Darbringungen zu verehren, hatte der Rājā an diesem Tage die Braue der Gottin mit aufgelostem Haar (das ist Kāli-Durgā) mit einer hochrandigen edelsteinschimmernden geistigen Krone geschmückt. Dann ging er daran, den muschelformigen Nacken der Gottheit, die voller Liebe zu ihren Glaubigen ist, mit einem geistigen Blumenkranz von roten Jahähluten zu zieren. Aber so oft er seine Hande erhob, den Kranz um der Mutter Nacken zu legen, storte der hohe Kamm der Krone

seine Bewegung. Nach mehreren vergeblichen Versuchen wurde er von Kummer und Leid erfullt und dachte bei sich selbst: "Vielleicht werde ich heute nicht imstande sein, den Kranz um der Mutter Nachen zu legen." Vor maßloßem Kummer fullten sich seine Augen mit Tranen und weinend rief er: "Mutter, was soll ich tun?" – Eine Stimme von draußen antwortete: "Räma Krischna, warum weinst du? weil du auf das Haupt der Mutter eine Krone gesetzt hast, hast du heut all diesen Kummer uher dich gebracht. Nimm sie ah und dann häng ihr den Kranz um." – Räma Krischna fuhr auf, ließ die Mutter und ihre Verehrung im Stich und öffnete die innere und äußere Tur des Hauses der Verehrung:

Da sah er vor sich einen mahapuruscha (= "großer Mann", allgemeine Bezeichnung für den Typus des vollendeten Menschen), einen Sannyasin mit Asche beschmiert und von Feuer der Kraft (tejas) glübend. Er erkannte in ihm Pûrnânanda Giri, den vollkommenen sâdhaka (einen, der den Weg zum brahman beschritten hat), mit dem vereint er in fruheren Leben auf Leichenverbrennungsplätzen sådhana (asketische Praxis, die zur Vollendung im brahman fuhrt) getrieben hatte. Er neigte sich zu seinen Fußen und sprach: "Bruder, so steht es heute mit mir. Die Mutter und du, ihr wißt, wie ich diese drei Jahre verbracht habe, seit du von dannen gingst, nachdem du mir die Huld erwiesen hattest, mich zu beschämen." - Pûrnânanda lachte und sprach: "Fürchte dich nicht, Bruder! Weil ich dich damals verließ, darf ich dir heute nach drei Jahren nahen. Wie es damals um dich stand, war die Zeit für mich noch nicht gekommen, dich wiederzusehen. Sieh: wie sehr verschieden dein Denken damals an die Armbänder der Königin von der Ratlosigkeit mit dem Blumenkranze ist, in der du dich eben befandest. Weil die Mutter dich gesegnet hat, bin ich wieder hier, um mein Versprechen aus fruheren Leben einzulösen,"

Nach dieser Begegnung wurde Râjâ Râma Krischna wanderuder Bettelasket im Bekenntnis zu Kâß-Durgâ (ein bhairava) und die Râni Kâtyâyanî desgleichen, und ubten zusammen mit Pūrnānanda Giri den "Wandel zur Vollendung auf Leichenverbrennungsplätzen" (mahâschmaschâna-sâdhana) an den Ufern der Âtreyî bei Baksar."

Es gibt wohl meht so sehr viele Menschen, die mit der Neigung zu diesem Wege des sådhana auch die Veranlagung mitbringen, die ihnen auf ihm einigen Erfolg verspricht. Mahârâjā Râma Krischna opfert seinem Willen zu vollkommener geistiger pûjâ, längst ehe er als heimatloser Asket auf Leichenstätten hinauszieht, Glanz und Genuß seiner königlichen Macht.

Von allem zicht er sich ab, was seine Geburt ihm nahegebracht hat und versinkt noch als König in einer völlig anonymen, den Weltmenschen unmöglichen Lebensform Aber auch der reine Eifer dreier ganz der Andacht ge weihten Jahre bringt ihn noch nicht ans Ziel Noch bei der Wiederkehr Purnänanda Giris kämpft er mit einer Schwierigkeit, die dem Auge eines Völl endeten vergleichsweise elementar erscheinen mag, mit einer Hemmung, die nicht die letzte Phase des vielghedrigen Pujävorganges betrifft, sondern den Verlauf des Aufbauprozesses, in dem die attributreiche Erscheinung der Gottheit stückweis vor die innere Anschauung gebracht wird ein einleitender Akt, dem entscheidende und wohl schwerere folgen wollen König Räma Krischna vollzog einen naturlichen Schritt in der Bahn seiner Entwicklung, wenn er um weiterzukommen, die letzten Bande der Welt an sich zerschnitt und unter Pürnänanda Giris Führung äußerlich in einer namenlosen Evistenz verschwand, um innerlich sich in der Einheit des attributlosen brahman zu verlieren

Sein Weg rein geistiger Verehrung ist ein Weg für die wenigen Den Vielen, die aus weltlicher Lebensform noch nicht hinauszuschreiten vermogen zu den Leichenverbrennungsplätzen, den Flußufern, einsamen Sandbanken und ställen Stätten, die der heimatlose Yogin als Aufenthalt zu wahlen liebt, steht der leichtere Weg der Verehrung mittels eines yantra offen

Für die Funktion eines yantra in der Andacht ist es von untergeordneter Bedeutung, was alles an seelischen und äußeren Akten voraufgehen muß, ehe der entscheidende Vorgang an ihm selbst vollzogen werden darf die "Einsetzung des Odems" (pranapratischthå), – aber diese Akte bezeichnen die Sphare, in der pujå sich abspielt Das Ritual des einsamen Andachtigen, der sein eigener Priester ist, muß kompliziert sein, denn – darüber sind sich die maßgebenden Quellen einig – Ziel der Verehrung des Gottlichen ist selbst göttlich zu werden Mit den Banden eigener maya bindet sich die reine göttliche Geistigkeit das brahman dunkt sich juva, Gott ist im uns, wir sind das Gottliche, aber es bedarf mancher vorbereitenden Handlung, ehe wir uns in den Stand der Zweiheit, in dem der Akt der puja sich vollzieht, erheben und, über ihn hinausgleitend, im Stande der Einheit uns als göttlich erfahren können Diese Erfahrung wird immer wieder ganz klar als Ziel der Andacht angesprochen, z B heißt es im Vasischtha Rämäyana hinsichtlich der Verehrung Vischnus "Wenn ein Mensch Vischnu verehrt, ohne Vischnu zu

werden, wird er keine Frucht der Verehrung ernten", und anderwärts wird gesigt", "Der Mensch soll Vischnus Namen nicht gebrauchen, ohne selbst Vischnu zu werden, noch soll er Vischnu verehren, ohne Vischnu zu werden, noch seine Gedanken auf Vischnu richten, ohne Vischnu zu werden" – Nur wer Gott wird, erfahrt ihn

Den Weg dazu bahnen Akte der Magie und der seelischen Konzentration, die sich der Wirkung der göttlichen Kraft bedienen, wie sie sich in der Form hedeutsamer Silben und Worte als mantraschakti darstellt Dieser Weg beginnt mit dem Betreten des Hauses (oder Raumes) der Verehrung Es ist nicht gleichgultig, mit welchem Fuße der Glaubige eintritt, noch in welcher Haltung, auch soll er dabei seine Gedanken auf die Lotusfüße der Gottheit richten, die in einem Herzen thront Eintretend vertreibt der Andachtige storende Einflusse der Himmelswelt durch den starren Blick seiner Augen, die nicht zwinkern durfen und damit dem Blick der Götter gleichen, die keinen Schlummer kennen, feindlicher Elemente der mittleren Luftwelt zwischen Himmel und Erde erwehrt er sich mit dem "Wurfgesehöß"-Zauberwort (astramantra) "phat", das ihm Gewißheit gibt, gegen sie gefeit zu sein, in der Erdwelt lauernde Störung verlagt er mit drei Schlagen der Ferse auf den Boden

Das Ritual der Andacht überläßt nichts der Willkur, dem Zufall, in seiner bedeutenden Sphäre kann es nichts Gleichgultiges geben, wenn auch die in vielen Rinnsalen nebeneinander herfließende Überlieferung sich im einzelnen widersprechen mag Für den Sitz des Andachtigen, seine Hohe, sein Material, die Himmelsrichtungen, nach denen er orientiert sein darf, für Zeit und raumliche Umgebung bestehen Regeln wie fur den Ablauf der Andachtsubung selbst. Der Berufene, der in sie eintritt, bedarf zunachst der Reinigung seines Wesens Wie die Reinigung des Andachtsraumes und der Kultrequisiten, die voraufzugehen hat, ist sie natürlicher und magischer Art. Die magischen Akte, die auf der außerlichen rituellen Reinheit aufbauen, bestehen um Sprechen bedeutsamer Silben und ebensolchen Gestikulationen und in Atemubungen, deren besondere Kraft feststeht Es gilt den elementarischen Korper in einen hoher gearteten zu verwandeln, reinigend das gottliche Wesen an ihm zu wecken Darauf folgt ein Akt gesammelter Betrachtung (ekagradhyana), der am Leitfaden von Spruchen und Silben (dhyanamantra) in innerer Schau das Bild der gottlichen Wesenheit von den Fußen bis zum Kopfe und vom Kopf bis zu den Fußen aufbaut Dieser innere Akt der Ver ehrung soll jeder außeren voraufgehen. Er ist etwas wesentlich anderes, als das allem außerlich wahrnehmbare Rezitieren der ihn befördernden Spruche,

das ihn begleitet und auch in stummem inwendigen Flüstern oder rein gestiger Vergegenwärtigung vollzogen werden kann. Verarmt er in praxi zu ihrem mechanischen Ablauf, so bleibt er in seinem wesentlichen Teile unerfullt, denn die Hervorbringung des geistigen Bildes der Gottheit ist Voraussetzung für fruchtbare außere püjä gemaß der kategorischen Erklärung "Nur solange dhyäna dauert, dauert püjä." – Ohne dhyäna ist rein äußere Verehrung wertlos, rein innere in dhyäna ist außerer weit überlegen, aber wer darf sich vermessen, mit ihr allem ans Ziel zu kommen?

Hier setzt die Funktion des yantra ein, sei es figural menschen- und tierhaft gestaltet (pratimä), oder ein rein lineares Gebilde (mandala und yantra im engeren Sinne) Im "Wogenstrom der Seligkeit des schakti Gläubigen" (Schäktanandatarangin!) heißt est "Wer die Gottheit außen sucht und sich dabet von der Gottheit im eigenen Herzen entfernt, gleicht einem Manne, der umherstreift ein Stuck Glas zu finden, nachdem er das Juwel Kaustubha, das er in der Hand hielt, weggeworfen hat (Das Juwel Kaustubha gewann Vischnu, als die Götter und Damonen das himmliche Milchmeer quirlten, und trägt es als Schmuck auf der Brust) Nachdem man seine Gottheit im eigenen Herzen erschaut hat, soll man sie einsetzen in ihre Bildsäule, ihr gemaltes Bild, in ein Gefaß (z B ein Topf kann als außerer Sitz der Gottheit dienen) oder in ein vantra (im eigeren Sinne) und sie dann verehren"

Über diesen Akt der Einsetzung, der die mittels mantraschakti wahrend des dhyâna-Zustandes im eigenen Innern klar erschaute Gottheit als gottlich belebendes Element dem materiellen yantra zeitweilig wie Odem einfügt (prâna-pratischthâ), lehrt das Gandharva-Tantra (die Verehrung Kâh Durgâs darlegend) "Nach den vorbereitenden Atemubungen (prânâyâma) soll der Andachtige (sâdhaka) eine Handvoll Blumen nehmen Man soll die Gottheit niemals ohne eine Handvoll Blumen anrufen. Wenn der Andächtige seinen Atem geregelt hat, soll er in seinem Herzen die Höchste Herrin, wie sie vorher beschrieben ist, beschauen, und wenn er dank ihrer Gnade in seinem Herzen das Bild erschaut, dessen Wesen Geistigkeit ist, dann soll er sich der Gleichheit des inneren Bildes mit dem außeren Bildnis bewußt werden. Dann soll er die strahlende Kraft (tejas) der Geistigkeit in seinem Innern mit Hilfe der "Windkeim"-Zaubersilbe (dem mantra "yam") aus sich herausführen. entlang dem Atem durch die Nase und in die Handvoll Blumen strömen lassen (die er an die Nase halt) So zieht die Gottheit mit dem Atem aus und tritt in die Blumen ein Dann soll der Andachtige die Gottheit in das Bildnis oder vantra einsetzen, indem er es mit den Blumen beruhrt "

Erst wenn göttliches Wesen durch eine solche Handlung gesammelten Vorstellens, die am sinnfälligen Akt der Übertragung des inneren Bildes im Atem, der die Blumen fullt, ihre Stutze und gleichsam Körpelichkeit hat, in ein irgendwie geformtes yantra als ihren Sitz (pitha) für die Dauer äußerer Verehrungszeremonie eingegangen ist, hat die Andacht zum yantra einen Sinn Sonst bleibt sie fruchtlos leeres Spiel. Das äußerheh sichtbare Dasein der Gottheit entlastet beim Andächtigen das Vermögen innerer Vorstellung und vertritt ihr Bild, wenn er wahrend der äußeren Verehrung die Gewißheit festzuhalten vermag, daß die Gottheit seines Herzens, das attributhafte brahman, das sich mit seiner mäyå im menschlichen Bewußtsein des Glaubigen gebunden hat, körperhaft (in irgendeiner anschaulichen Form) vor ihm steht und sich selbst im Zustand der Zweiheit anschaut.

Am sichtbaren göttlichen Wesen vollzieht der weltgebundene Andächtige die Kulthandlung, die König Râma Krischna am rein geistigen Bilde seiner Gottheit zu vollbringen gedachte Ihr Zeremoniell ist eine kultische Entwicklungsform der Brauche, mit denen ein hoher Gast willkommen geheißen und geehrt wird die Gottheit hat auf dem Ehrensitze Platz genommen, man heißt sie willkommen (svagata), bietet ihr wie einem Ankömmling Wasser fur die Fuße (padya) und die übliche Begrußungsgabe (arghya) Blumen. Sandelpaste, erfrischende Speise usw Man bietet ihr ein Bad, danach frische kleidung und Schmuck aller Art, Essen, danach Wasser zum Mundspülen und Händereinigen, man feiert sie mit hin und her geschwenktem Lichte (niråjana), Blumenspenden (puschpanjalı), Gesang mit Instrumentalbegleitung, Tanz und hymnischem Preished, verneigt sich vor ihr und umwandelt ihr Bild, ındem man ihm ehrfurchtsvoll die rechte Seite zukehrt. Die Bestandteile dieser vielgliedrigen Handlung wechseln in den verschiedenen Quellen der Überlieferung, sind aber vom selben Sinn getragen Der Gottesdienst findet seinen Höhepunkt im Akt der Selbsthingabe des Gläubigen an die Gottheit (âtmasamarpana) nachdem er ihr sinnfällig seine Verehrung bewiesen hat, gibt er sich ihr zu eigen Damit ist die Andachtsübung zu Ende, und es bleibt dem Frommen nur übrig, die göttliche Geistigkeit, die er mit pranapratischthå dem yantra eingestößt hat, durch den umgekehrten Akt des Weg- und Wiederın sıch Zurückziehens (upasambāramudrā) wieder in das eigene Herz aufzunehmen

Die Tantra Literatur betont immer wieder, daß diese Form, das Göttliche zu verehren und zu erfahren, nicht die höchste sei, verschweigt aber dabei nie, daß es wertlos und geführlich ist, sich von ihr zu lösen, ehe dem Geist Schwingen gewachsen sind zur reinen Form bildlos innerer Andacht. Im Gautamîya Tantra heißt es "Was man innere Verehrung (antaryâga) nennt, verleiht bei Lebzeiten Befreiung von Grenzen des Menschseins (mukti) Aber ein Recht auf sie haben allein Asketen (muni), die diese Befreiung suchen " Gemaß der Tantra-Samhitâ ist von beiden Formen der Verehrung "die innere fur die Sannyasins bestimmt (die Haus und Familie aufgegeben haben, wie Râja Râma Krischna, als er dem Beispiel Purnânanda Giris folgte), innere und äußere Verehrung kommt den ubrigen Menschen zu "- Das "Große Tantra des Erloschens" (Mahânırvânatantra) zeichnet die Rangordnung der verschiedenen Formen der Verehrung auf "Der hochste Stand ist der, in dem die Gegenwart des brahman in Allem erfahren wird Der mittlere Stand ist der Zustand der inneren Schau, der niedrigste der Stand von Preished und Rezi tation bedeutsamer Silben (japa) und niedriger als der niedrigste ist der rein außerlicher Verehrung Yoga ist die Verwirklichung oder Erfullung der Ein heit von Seele (11va) und Hochstem Wesen (paramatman) Verehrung beruht auf dem zwiefachen Wissen, daß Er, der Herr und ich sein Diener bin Aber fur den, der erfahren hat, daß alles brahman ist, gibt es weder Yoga noch Verehrung mehr "

Die rechte Andachtsubung mittels vantra bezeichnet eine untere Stufe im Entwicklungsgange des menschlich begrenzten Bewußtseins zu grenzenloserer Form wer sich selbst als brahman erfahren hat, fur den ist jeder Kultakt ım uberwundenen Reich der Vielheit mit Anrede und Darbringung leer geworden, seiner bedarf nicht mehr, wer sich allezeit spontan mit allem eins und gottlich weiß Ihn hat auch der Drang, den Stand der Zweiheit von Seele und Welt auf immer zu überwinden, aus den Banden der Welt, von Heim und Habe auf den Schwingen des Gleichmuts, der nichts mehr begehrt (van ranya) ins Heimatlose, Besitzentbloßte, Namenlos Unbestimmte getragen. die Allgewalt des inneren Zuges, heimzukehren in den ursprunglichen Stand kristallener Einheit, laßt den Lebenszielen, die menschliche Gemeinschaft stecken kann, keinen Raum mehr Aber wer, wie die meisten Menschen, tatio der Welt lehend noch ganz Zweiheit ist, bedarf der Zweiheit von Kultzeichen und andachtiger Seele, um seiner eigenen Göttlichkeit in ihrem Gegenüber sich taglich neu bewußt zu werden, wenn das vantra durch die Einsetzung des Odems Leben empfangt und die Gottheit aus seinem Herzen ihm sichtbar gegenübertritt Der taglich wiederholte außere Kultakt reift den Geist dazu, in reiner geistiger Verehrung die Gottheit zu erfahren, sich als Gottheit zu er fahren Die Tantras bezeichnen sich selbst als den Weg zum Erlebnis der

Einheit durch das Erlebnis der Zweiheit. Ihnen erscheint es widerspruchsvoll, zum Erlebnis der Einheit als Überwindung der Zweiheit von Welt und Ich unter Umgehung dieser zwiespältigen Urerfahrung aufsteigen zu wollen Die unumgängliche Form, die Wahrheit zu vermitteln das Verhältnis vom Lehrer zum Schuler, verewigt in sich den Stand der Zweiheit, wie kann es Lehre der Einheit zu seinem Gegenstande haben? – Aber auch für den Frommen, der die Einheit erfahren hat, kann Verweilen im Reiche der Zweiheit, bildhafte Verehrung der geliebten Gottheit elementarer Drang seiner Liebe sein "Was ist der Gewinn der Erlösung? Wasser mündet in Wasser Ich esse gern Zucker, aber ich mag nicht zu Zucker werden "Im letzten samädni, der Andächtigen und Gott in eins sehmilzt, verlischt mit allem übrigen auch das Strahlennetz der Liebe, das die göttliche Mutter und ihr in Schau beseligtes Kind zusammenschlingt.

Râmaprasâd, der große Sänger der Dunklen Mutter, der sein Leben ihrer Verehrung weihte, sang "der Veda verkündet Erlösung dem, der die Gottheit gestaltlos verehrt, mir deucht diese Meinung falsch und oberflächlichem Denken entsprungen (Râma-)Prasâd sagt immerdar sucht mein Geist die dunkle Schönheit, tu wie du magst, – wer wunscht Nirvâna" Das glaubige Gebet "Mutter" zur Dunklen Göttin, der schakti, die brahman ist (brahmamayî), ist der Ausdruck der Einheit im Stande der Zweiheit, – oder "der Ruf der Zweiheit im Meere der Einheit". Alles Leben ist ihre Entfaltung, aber nur im Auseinandertreten zur Zweiheit kann die unerschöpfliche Seligkeit ihres Anschauens ausgekostet werden Darum wird von Râmaprasâd erzählt, man habe ihn selten von der Verehrung des formlos Gottlichen sprechen hören

"O hundert wahre Veden kunden daß meine rettende Gottheit formlos sei, -Es spricht Schri Ramaprasad die Mutter lebt in allen Leibern,

O verblendetes Auge sieh im Dunkel ist die Mutter Erleuchtung des Dunkels"

Einerlei, ob das Bewußtsein des Andächtigen dem Kultbild gegenüber wie Ramaprasåds Geist im Stande der Zweiheit, der sein Wesen ausmacht, ver harrt, oder zur Aufhebung seiner Selbst in volligem samådhi weiterschreitet, oder auch die Gottheit im Bilde mit magischer Praxis um eines bestimmten weltlichen Zieles willen verehrt – immer befindet sich der Andachtige im Aht der Verehrung dem menschlich gestalleten Götterbild als einem yantra gegenüber, in das die Essenz eines inneren Schaubildes eingegangen ist Damit

gen gewachsen sind zur reinen Form bildlos innerer Andacht. Im Gautamiya-Tantra heißt es "Was man innere Verehrung (antaryaga) nennt, verleiht bei Lebzeiten Befreiung von Grenzen des Menschseins (mukti) Aber ein Recht auf sie haben allein Asketen (muni), die diese Befreiung suchen " Gemaß der Tantra-Samhitâ ist von beiden Formen der Verehrung "die innere fur die Sannyasins bestimmt (die Haus und Familie aufgegeben haben, wie Râjâ Râma Krischna, als er dem Beispiel Pûrnânanda Giris folgte), innere und äußere Verehrung kommt den übrigen Menschen zu "- Das "Große Tantra des Erlöschens" (Mahânıry ânatantra) zeichnet die Rangordnung der verschiedenen Formen der Verehrung auf "Der höchste Stand ist der, in dem die Gegenwart des brahman in Allem erfahren wird Der mittlere Stand ist der Zustand der inneren Schau, der niedrigste der Stand von Preislied und Rezitation bedeutsamer Silben (japa) und niedriger als der niedrigste ist der rein außerlicher Verehrung Yoga ist die Verwirklichung oder Erfullung der Einheit von Seele (11va) und Höchstem Wesen (paramatman) Verehrung beruht auf dem zwiefachen Wissen, daß Er, der Herr und ich sein Diener bin Aber fur den, der erfahren hat, daß alles brahman ist, gibt es weder Yoga noch Verehrung mehr "

Die rechte Andachtsubung mittels yantra bezeichnet eine untere Stufe im Entwicklungsgange des menschlich begrenzten Bewußtseins zu grenzenloserer Form wer sich selbst als brahman erfahren hat, fur den ist jeder Kultakt ım uberwundenen Reich der Vielheit mit Anrede und Darbringung leer geworden, seiner bedarf nicht mehr, wer sich allezeit spontan mit allem eins und göttlich weiß Ihn hat auch der Drang, den Stand der Zweiheit von Seele und Welt auf immer zu überwinden, aus den Banden der Welt, von Heim und Habe auf den Schwingen des Gleichmuts, der nichts mehr begehrt (vairagya) ins Heimatlose, Besitzentblößte, Namenlos Unbestimmte getragen. die Allgewalt des inneren Zuges, heimzukehren in den ursprunglichen Stand kristallener Einheit, laßt den Lebenszielen, die menschliche Gemeinschaft stecken kann, keinen Raum mehr Aber wer, wie die meisten Menschen, tatig der Welt lebend noch ganz Zweiheit ist, bedarf der Zweiheit von Kultzeichen und andachtiger Seele, um seiner eigenen Göttlichkeit in ihrem Gegenüber sich taglich neu bewußt zu werden, wenn das vantra durch die Einsetzung des Odems Leben empfangt und die Gottheit aus seinem Herzen ihm sichtbar gegenübertritt Der täglich wiederholte außere Kultakt reift den Geist dazu, in remer geistiger Verehrung die Gottheit zu erfahren, sich als Gottheit zu erfahren Die Tantras bezeichnen sich selbst als den Weg zum Erlebnis der

Einheit durch das Erlebnis der Zweiheit Ihnen erscheint es widerspruchsvoll, zum Erlebnis der Einheit als Überwindung der Zweiheit von Welt und Ich unter Umgehung dieser zwiespaltigen Urerfahrung aufsteigen zu wollen Die unumgangliche Form, die Wahrheit zu vermitteln das Verhaltnis vom Lehrer zum Schüler, verewigt in sich den Stand der Zweiheit, wie kann es Lehre der Einheit zu seinem Gegenstande haben? – Aber auch für den Frommen, der die Einheit erfahren hat, kann Verweilen im Reiche der Zweiheit, bildhafte Verehrung der geliebten Gottheit elementarer Drang seiner Liebe sein "Was ist der Gewinn der Erlosung? Wasser mundet in Wasser Ich esse gern Zucker, aber ich mag nicht zu Zucker werden "Im letzten samädhi, der Andächtigen und Gott in eins schmilzt, verlischt mit allem übrigen auch das Strahlennetz der Liebe, das die gottliche Mutter und ihr in Schau beseligtes Kind zusammenschlingt

Ramaprasâd, der große Sanger der Dunklen Mutter, der sein Leben ihrer Verehrung wehlte, sang "der Veda verkundet Erlosung dem, der die Gottheit gestaltlos verehrt, mir deucht diese Meinung falsch und oberflachlichem Denken entsprungen (Räma) Prasad sagt immerdar sucht mein Geist die dunkle Schonheit, tu wie du magst, – wer wunscht Nirvana? Das gläubige Gebet "Mutter" zur Dunklen Gottin, der schakti, die brahman ist (brahma mayî), ist der Ausdruck der Einheit im Stande der Zweiheit, – oder , der Ruf der Zweiheit im Meere der Einheit" Alles Leben ist ihre Entfaltung, aber nur im Auseinandertreten zur Zweiheit kann die unerschöpfliche Seligkeit ihres Anschauens ausgekostet werden Darum wird von Ramaprasad erzählt, man habe ihn selten von der Verehrung des formlos Gottlichen sprechen boren.

- , O hundert wahre Veden kunden daß meine rettende Gottheit formlos sei, -Es spricht Schri Ramaprasad die Mutter lebt in allen Leibern,
- O verblendetes Auge sieh im Dunkel ist die Mutter Erleuchtung des Dunkels '

Emerlei, ob das Bewußtsein des Andachtigen dem Kultbild gegenüber wie Ramaprasads Geist im Stande der Zweiheit, der sein Wesen ausmacht, ver harrt, oder zur Aufhebung seiner Selbst in völligem samadhi weiterschreitet, oder auch die Gottheit im Bilde mit magischer Praxis um eines bestimmten weltlichen Zieles willen verehrt – immer befindet sich der Andachtige im Ader Verehrung dem menschlich gestalteten Gotterbild als einem yantra gegen über, in das die Essenz eines inneren Schaubildes eingegangen ist Damit

Myriaden Welten, die - wie ein Ei neben dem anderen - zwischen seiner Welt und der irdischen gelegen sind, stellt er ihre Erscheinung greifbar nahe vor Augen mit seinem Licht, das, sie erhellend, Weltberge, Walder und Schöpfungen von Gotter-und Menschenhand und was sonst alles dazwischenliegt, wie Glas durchstrahlt Dann fragt der Buddha auf Erden, Schakyamuni, einen Bodhisattva seiner Schar nach vielen der Erscheinungen, die in magsecher Schau vor ihm stehen, und Frage und Antwort des Meisters, die in der Fulle des Gesichts beschreibend und deutend kreisen, bestätigen abschließend die Wahrheit der offenbarenden Rede Schäkyamunis Die Wahrheit aus dem Munde des Vollendeten wird besiegelt durch die Worte des Belehrten, der verkundet, er schaue wahrhaft in übersinnlichem Licht, was er mit sinnlichem Ohr vernommen

Menschengeist entratselt nichts am Bilde des Übermenschlichen, das er fassen kann, aber der glaubigen Hingabe wie der Kraft des Yoga enthullt das Gottliche sein übersinnlich sichtbares Teil, wie es auch mit Menschenzunge zu ihm spricht Daher der unvergleichliche Wert heiliger Überheferung und die unendliche Bedeutung ihrer getreuen Bewahrung Die Erscheinung des Gottlichen, die der Glaubige in sich aufrüft, ist, wie Texte zeigen, bis ins Kleinste der Formen ihrer Glieder, ihrer besonderen korperlichen Merkmale und der Maße ihres Baus, bis in Farbtone, Ausdruck und Haltung, Schmuck und Attribute jenseits aller Willkur festgelegt. Sie ist Köpie eines ersten übersinnlich inneren Schaubildes nach den Vorschriften verburgter Überlieferung. Das erklart nicht nur die große traditionelle Gebundenheit des Kultbildes in der Verwendung der Formelemente, aus denen es sich in zeitlich und landschaftlich mählich abgewandelten Vertretungen immer gleicher Typen aufbaut, diese Beziehung zum inneren Schaubild, dessen Gefäß, dessen raumlich korperliche Projektion es ist, erklart das allgemeinste seines Stils

Aus der inneren Anschauung erwachsen, ihr als yantra zum Trager dienend, zum Zielpunkt, wenn ihr Gehalt nach außen herausgestellt wird, ist das Kulbild in seinem Stil dem sinnlichen Sehen wesensfreid Es hat nichts mit dem außeren Auge zu tun Es sucht das Auge nicht und hat ihm nichts zu sagen, wie es nicht betrachtet, sondern fixiert sein will Auch wenn es formal ganz aus Abbildern von Dingen der Welt äußerer Sichtbarkeit aufgebaut ist, spiegelt es reine innere Anschauung, der es als Typus entstammt. Und steht im allgemeinsten seines Stils eben unter den eigenen Gesetzen dieser inneren Anschauung

#### AUSSERES SEHEN UND INNERES SCHAHEN

Außeres Sehen und inneres Schauen (dhyâna) sind in ihrem Wesen grundverschieden Daraus folgt, daß Bildwerke, die sinnfällige Kopien und gemäße Behälter innerer Schaubilder sind, im Allgemeinsten ihrer Form anders geartet sein müssen als Kunstwerke, die, aus der Freude an dem schönen Schein der Welt zu seiner Verklärung geboren, an das betrachtende, unersättlich schweifende äußere Auge appellieren. Denn sie wollen nicht betrachtet, sondern fixiert sein, nachdem sie mit dem Leben des gläubigen Herzens beleht worden sind

Wenn uns – den Betrachtungsfrohen – dieser Prozeß gleich versagt ist, können wir die eigenartige Form der Gebilde, die er zu seinem Gebrauch hervorgebracht hat, wenigsteus in etwas verstehen, wenn wir uns den Wesensgegensatz äußeren Sehens und inneren Schauens vor Augen führen

Das Auge, das nach außen in die Welt hineinblickt, findet sich einer Mannigfaltigkeit gegenüber, die es nicht auf einmal in einem einzigen Akt mit gleicher Schärfe erfassen und in sich aufnehmen kann Richtet es seine Kraft des Erfassens auf ein Stück der in seinem Blickfelde ausgebreiteten Mannig faltigkeit, so wird es zwar der anderen in diesem Felde befindlichen Gegenstände auch gewahr, aber sie bleiben ihm vergleichsweise unscharf und werden nicht mit vollem Bewußtsein so erfaßt, durchdrungen und gedeutet, daß ein klares Abbild von ihnen zurückbleiben könnte. Sie stehen zwar im Blickfeld. können aber - wenigstens zum Teil -, wenn nachträglich ein Inventar des Gesehenen aufgenommen werden soll, in ihm gar nicht figurieren, da sie zwar da waren, vielleicht auch gespurt, aber nicht eigentlich bemerkt wurden. Denn sie sind nicht fixiert worden. Will das Auge die ihm in seinem Blickfelde gegebene Mannigfaltigkeit wirklich ganz verarbeiten, so muß es in ihr spazierengehen und hin und her gleitend ein Stuck des Blickfeldes um das andere fixieren, um seinen Inhalt scharf zu fassen und registrieren zu können. Der außerordentliche Unterschied an Umfang, der zwischen dem fixierten, in einem Akt scharf erfaßbaren Teil des Blickfeldes und seinem weiten Raum besteht, dessen Inhalt das Auge nur unbestimmt gewahr wird und nicht mit derselben Exaktheit registrieren kann, bedingt eine dauernde Unruhe, eine schweifende Beweglichkeit des Blicks, wofern das Auge dem jeweiligen Gesamtunhalt seines Blickfeldes einigermaßen gleichmäßig gerecht werden will

Die nach außen gerichtete Sicht gleicht einer großen Linse mit einem nur kleinen Brennpunkt; soll verschwommen Wahrgenommenes zu scharf Gesehenem werden, gilt es den Brennpunkt im Blickfelde immer wieder zu verlagern. In der jeweiligen Verschiebung des Brennpunktes hierhin und dorthin im Blickfeld ist das Auge einigermaßen frei; hervorstechenden Farbtonen, bedeutendem Kontur gelingt es wohl, es auf sich zu ziehen, es einzufangen und zu leiten; das Großartige wie das Gefällige und Absonderliche sprechen es an und laden zum Verweilen. Aber wenn an Stelle bloßer Hingegebenheit an das Mannigfaltige des Blickfeldes der Wille, es zu verarbeiten und in seiner Totalitat zu registrieren erwacht, lenkt er den Brennpunkt scharfer Sicht wie eine Scheinwerfergarbe frei dahin über Ansprechendes und Verschwiegenes. Immer aber muß er wählen und den Lichtstrahl scharfer Sicht hier von einem Fleck losen, der nun wieder in Dammer taucht, wenn dort ein anderer fixiert werden soll, auf den der Wille den Brennpunkt richtet. Das Spiel des wechselnd erfassenden Auges über sein Blickfeld hin ist wie ein Tanz von Sonnenstrahl und Wolkenschatten über einer Landschaft. Im ganzen ist es ein lustvolles Spiel, dieses bestandige Fahrenlassen des eben Ergriffenen um eines neu zu Ergreifenden willen, das auch alsbald entgleiten wird zugunsten eines ferneren Zieles, das fixiert wird. Das Auge freut sich seiner Macht, sich nach Belieben wechselnd der Dinge zu bemachtigen, die vor ihm gebreitet sind; es fuhlt sich Herr im Schenken und Versagen seiner Aufmerksamkeit und ist wie eine schone, von vielen Männern umspielte Frau, die nichts von Treue weiß und nur den Reizen folgt und ihren Launen.

Wie anders jenes innere Gesicht! Vor ihm breitet sich nicht als natürliche Fläche seines Spiels ein kontur- und farberfulltes, ruhig verharrend-geduldiges Feld, dessen unbefriedigende Schärfe und Klarheit es mit gleutendem Lichtstrahl wechselnd zu beheben gälte; — es ist wie ein dunkler Brunnen, uber dessen Rand nicht immer, und immer wechselnd, Gestalten sich beugen, die sich auf seinem Grunde spiegeln. Die außere Sicht wendet ihre Aufmerksamkeit von unerwunsehten Teilen ihres Blockfeldes ab, und sie sind gleichsam nicht mehr, denn an ihrer Stelle, den Brennpunkt erfullend und keinen Raum in ihm lassend, stehen nun andere; sie laßt erfreuende Dinge sich ohne Wehmut entgleiten, weil sie sich frei weiß, nach Belieben in einem Sprunge uber das Blickfeld hin zu ihnen heimzukehren. Aber über den Rand des dunklen Brunnens beugen sich unerwunschte Gestalten, und vergebens zittert der Spiegel im Grunde, der ihr Bild nicht tragen will; es bleibt und bleibt. Reizende Erscheinungen neigen sich jah uber ihn hinab, aber ihr Bild ver-

huscht, kaum daß der Spiegel es freudig fing, und umsonst beschwört er den Schimmer der langst Enteilten, zu bleiben Wo nicht ein machtiger, in Yoga geschulter Wille waltet, gelingt es kaum, den Spiegel rein zu halten von un erwunschten Bildern und wechselnden leeren Gleichgultigkeiten, ihn stetig zu fullen mit großer vielfältiger Anschauung, die bleibt, oder seine Fläche nach Beheben in völlige Leere zu tauchen

Dem ungeschulten inneren Gesicht gelingt es zwar im allgemeinen, Bilder, die aufgetaucht ihm alsbald entschwanden, wieder aufzurufen, aber es scheint ihm versagt, ohne technische Hilfen aus anderen Sphären des Ich sich an Bildern heraufzubeschwören, was ihm beliebt Wohl ist es imstande, sich den Wunsch zu erfullen, daß seine dunkle, gleichsam vernebelte Flache sich mit irgendeinem deutlichen Bilde fulle, aber es steht nicht in seiner Macht, welches Bild komme, wenn es nach Bildern verlangt. Nur selten und nur auf Umwegen wird es sich nachträglich Rechenschaft geben können, warum unter einer Reihe von Bildern, deren Auftauchen auf seinen Appell ungefähr gleichermaßen nahe lag, gerade dieses Bild und kein anderes kam. Und wenn es sich ein Recht beimißt, dem auftauchenden zuzurufen "Dich eben wollte ich, nach dir habe ich gerufen !" ist es das Opfer einer Selbsttäuschung. Denn das angesprochene Bild war schon im Auftauchen, es war in seinem Kommen schon irgendwie sichtbar, es mußte schon, wenn auch nur matt, gesichtet sein, um angesprochen zu werden. Und es darf den Appell "Komm, zeig dich!" mit dem Zweifel necken ...Riefst du mich nicht, weil ich schon kam? und konntest du mich nicht nur darum rufen, weil ich mein Kommen schon angezeigt hatte? Bist du nicht wie einer, der zwar erwartet und wunscht, daß semand zu shm in seinen Raum trete, der aber nicht weiß, wer kommen wird, und nun, da ein nicht Unerwünschter sich bemerkbar macht, dem An kommling und sich den Schein erwecken will, er habe gerade nach ihm und keinem anderen verlangt, indem er den schon Kommenden anruft Ware statt memer ein Unerwunschtes gekommen, so ware deutlich geworden, daß du nicht imstande bist, zu rufen, wen du willst, - vielleicht aber den, der ım Kommen ist, wieder wegzujagen, indem du rufst "Nicht dieser, aber irgendein anderer und angenehmerer komme!\*

Wo nicht ein besonderer Anblick das nach außen gerichtete Auge fesselt und immer wieder einzukehren zwingt, schweift es spielend und herrisch im Formen schatze des Blickfeldes umher, wahlt aus und setzt sich dabei selbst die Zeit, wie lange es verweilt, das innere Auge ist Erscheinungen ausgesetzt, die sich ungefragt und überwaltigend aufdrängen, die nicht ohne Ringen, oft nicht ohne wiederholten Befehl sich aus seinem Lichtkreis verdrangen lassen, die es oft vergeblich bittet, zu bleiben, die es sliehend erhaschen und zurückbeschworen muß, die wiederzubringen immer Arbeit kostet

Das außere Auge kann unter den Schätzen seines Blickfeldes scharf sehen. erfassen und bewaltigen, worauf immer es seinen Brennpunkt lenkt, und immer ist die Scharfe gleich, denn sie ist Kraft des Brennpunktes, die Scharfe der Erscheinungen des inneren Auges, das noch nicht durch Konzentration ge schult ist, hangt durchaus nicht nur von seinem Willen zum Scharfsehen ab Die unterschiedliche Klarheit und Intensität, mit der sie sich einstellen, scheint in hohem Maße eine Eigentumlichkeit einer ieden von ihnen zu sein. und der Wille, sie scharfer zu sehen, findet an ihnen bald eine Grenze, die bei den einzelnen sehr verschieden liegt. Für das außere Auge ist das, was nicht scharf gesehen wird, doch noch, weil es im Blickfelde liegt, wenn auch verschwommen, irgendwie da, aber das Nebeneinander von Scharf und Un scharf, das darum dem äußeren Blickfelde notwendig eignet, fehlt dem Licht kreise des inneren Auges ganz Was das innere Auge zugleich schaut, ist in seiner Mannigfaltigkeit durchgangig von gleicher Scharfe oder Undeutlich keit, denn sein Lichtkreis ist nicht wie eine Linse mit kleinem Brennpunkt und western Felde zerstreuter Strahlung Eher kann man sein Feld mit einer Mattscheibe vergleichen, die in verschiedener Einstellung bald einen kontur losen grauen Schimmer zeigt oder verschwimmenden Kontur mit undeut lichen Farbflecken in mannigfacher Abstufung der Scharfe bis zum vollig klaren, greifbar umrissenen, scharfen Bilde Immer aber herrscht auf der erhellten Flache Verschwommenheit wie Scharfe ganz gleichmaßig, kein Teil hat einen Vorrang an Deutlichkeit

Und eben diese Eigentumlichkeit des inneren Gesichts, daß es in jedem Moment seiner Tatigkeit innerhalb des Mannigfaltigen, das ihm erscheint, keinen notwendigen Unterschied der Intensität des Erscheinens und darum keine schweifende Unrast kennt, ist wohl der Schlussel zum Verstandnis jenes Allgemeinsten am Stil indischer Kultbilder, die raumlich korperhafte Erscheinung inneren Gesichtes sind und seine Eigenart an sich tragen müssen, wenn sie sich zum yantra eignen sollen, wenn sie das Bildinis der Gottheit im Herzen, wie es erfolgreiche Konzentration in innerem Gesicht herauf beschworen und aufgehaut hat, wirklich in sich aufzunehmen und seine Rolle im Andachtsdienste fortzuführen imstande sein sollen

Die wesentliche Schwierigkeit, die der Glaubige überwinden muß, wenn er das Bild der Gottheit in seiner Mannigfaltigkeit vor dem inneren Auge

versammeln will, besteht gewiß nicht dirin, daß die einzelnen Bestandteile, wenn er sie nachenander zu schauen verlangt, nicht kämen. Die heilige Tradition, in die er eingeweiht ist, enthält die Anweisung dazu, sie aufzurufen, und er weiß sie naturlich auswendig, er braucht in der Erinnerung nur den Wortliut heraufzubeschwören, um Erscheinungen, die seiner Beschreibung entsprechen, vor seinem inneren Auge auftauchen zu sehen. Da wirkt die Kraft des gemutmelten oder nur inwendig produzierten Lautes (mantraschakti) und erzeugt was dem Schill entspricht im Raum des inneren Auges Besonders wirksam ist in diesem Beschworungsakt innerer Bilder die mantraschakti bedeutsamer Silben, mit denen die Essenz übersinnlicher Wesenheiten sich im Bereich des Schalles darstellt, etwa om Konzentriert sich der Geist auf sie, indem er sie laut oder innerlich ausspricht, so zwingen sie die anschauliche Erscheinungsform des Wesens, das in ihnen Laut wird, ins Feld des inneren Auges

Außerordentlich schwer aber ist es gewiß, heraufbeschworene Bildteile festzuhalten, daß sie bleiben, wenn immer neue andere zu ihnen in den Raum gezwungen werden Dann entsteht ein unruhiges Hin und Her, das freilich nicht der Bewegung einer Lichtgarbe über dämmerndem Grunde vergleichbar ist, sondern einem Haschen und Greifen nach entschwindenden Gestalten, und ein immer erneutes Rufen "bleib hier", "komm wieder" und ein Drängen "auch du komm noch herbei" Es bedarf langer Schulung, ehe es gelingt, eine großere Menge von Bildelementen, die einem einzigen Aufbau dienen sollen, nur in längerem gleichzeitigen Beieinander vor dem inneren Auge versammelt zu halten und seine Aufmerksamkeit gleichmäßig über sie zu verteilen, denn sobald eines sich unbeachtet fühlt, verblaßt es, schwindet hin und taucht wieder in den dunklen Grund, aus dem der technische Griff das Aussprechen des verschwisterten Lautes, oder die Beziehung auf ein schon im Lichtkreis des Auges Vorhandenes, ihm Nahestehendes es heraufgezogen hat Die Gäste, die in den Raum vor dem inneren Auge geladen werden, folgen dem Zwange wohl willig und erscheinen, aber wenn der Herr des Raumes, der sie gerufen hat, sieh einen Augenblick nicht mit ihnen beschäftigt oder ihnen nur zu wenig Aufmerksamkeit widmet, entgleiten sie lautlos durch die dunklen vorhanghaften Wände, die den erhellten Raum umschließen ins namenlose Dunkel, dem sie entstiegen, und mussen erst wieder nen gerufen werden

Aber schließlich ist es gelungen ihre bunte Gesellschaft drängt sich im engen lichtvollen Raume und jede Erscheinung nimmt den Platz ein, der ihr zukommt, auch letzte, noch vermißte Gaste treten ein, ohne daß andere dafür entweichen Da hort die Unrast erwinschten Kommens, unerwarteten Verschwindens auf, das durcheinanderschießende Gewoge der gerade Anwesenden hat sich gelegt, Ordnung herrscht und Ruhe breitet sich das innere Bild ist aufgebaut und steht Das ist nur möglich, wenn das innere Auge mit seinem Licht alle die Anwesenden gleichmaßig umfangt, so daß keiner ver bleichend entschwinden kann, und wenn keinem ein Mehr zuteil wird von der Energie des Ergreifens, die Auftauchendes packt und festhalt Denn jeder Mehraufwand an Interesse, der einem unter ihnen zusließt und die Intensität seiner Erscheinung erhöht, entzieht den anderen etwas von dem Leuchten, das ihr Leben vor dem inneren Auge ist Vollig gleichmaßig und ohne hin und her zu greifen bestrahlt das innere Auge alles, was vor ihm versammelt ist, wie die Sonne am wolkenlosen Himmel Landschaft, die sich unter ihr breitet "Diese beseligende brahman-Gestalt betrachtend soll er seinen Geist fest auf alle ihre Glieder richten" verkundet Vischnu im Schrimad Bhägavata (5 31)

Ohne Vorrang unteremander, ohne Unterordnung, mit gleicher Intensität leuchtend, in gleicher Selbstgenugsamkeit zu einem Aufbau vereint, weilt die Mannigfaltigkeit der gottlichen Erscheinung vor dem geschulten inneren Gesicht. Da bewegt sich nichts an ihr, keine Linien streifen bedeutsam leitend dahm, denn hier ist kein Brennpunkt, der wechselnd über eine Vielheit hier hin und dorthin zu leiten ware, der ganze Raum des inneren Auges ist ein einziger Brennpunkt, in dem alles Anwesende mit gleicher Klarheit strahlt Alle Teile ruhen in sich selbst, wissen ein jeder nur um sich, wie das den Erscheinungen des inneren Auges eigen ist, die seiner Ungeschultheit alsbald völlig zu entschwinden gewohnt sind, sobald sie nicht fixiert werden. Das Wunder der Schulung, die Vollkommenheit der Konzentration ist es eben. daß trotz ihrer Natur keines von ihnen entweicht. Aber sie sind ihrer Art gemaß da als ein reines großes Nebeneinander ohne universale Bezuglichkeit aufemander, die eine geheime unendliche Bewegung in sich bergen wurde und nur in einer rastlos schweifenden Bewegtheit des schauenden Auges erfaßt werden konnte, die dem inneren Auge wesensfremd ist Dieses Mannigfaltige, das in seinem Dasein vor dem inneren Auge Stetigkeit erlangt hat, mag man, weil es durch und durch gleichmaßig fixiert und ohne ieden Unterschied an Intensitat des Daseins ist, trotz seiner Ausgedehntheit als punkt haft empfinden, die ganze Flache des inneren Gesichtes ist in diesem Zustand um und um gleichmaßig brennpunkthaft In dieser Punkthaftigkeit des ınneren Bildes ist seine klare, mit allen ihren Teilen selbstgenugsame Mannig

faltigkeit nicht ausgelöscht, sondern aufgehoben, das ist: bewahrt bis ins kleinste Einzelne, ohne daß dieses Einzelne an sich selbst Geltung hätte, ohne daß die bestrahlende Fixierung letzthin ihm gälte. Sie gilt dem Ganzen, als der Zusammenfassung alles Einzelnen, dem Aufbau, nicht den Baugliedern, der "Haltung" nicht dem Stoffe, an dem sie erscheint. (Vgl. ohen S. 32.)

Dieses eigentumliche Schaubild, das, den ganzen Sichtraum fullend, in allem Einzelnen gleich klar und selbstgenugsam in sich selbst ruht und als Ganzes mehr ist als eine bloße Ansammlung von Einzelnem, ist ein spezifisches Erzeugnis des inneren Gesichts. Das außere Auge mit seiner unendlichen Beweglichkeit hat ihm nichts Verwandtes an die Seite zu stellen. Dieses spezifische Schaubild, das den Gegensatz flächenhafter Breite und punkthafter Schärfe bei völligem Fehlen innerer Bewegung in sich vereint, ist der geistig-anschauliche Stoff, der im Prozeß der Andacht auf das Kultbild projiziert wird; dieses Schaubild bestimmt mit dem Grundgesetz seiner Form den allgemeinsten Stil des Kultbildes, insofern es als yantra dienen kann, - wie es die Quelle seiner körperhaft-räumlichen Erscheinung ist. Aus seinem Wesen wird das Eigentumliche des figuralen indischen Kultbildes verständlich, das den klassisch gewohnten westlichen Beschauer, - wofern er nicht durch materiale Vertraulichkeit mit seinen Vertretern dagegen abgestumpft ist - immer wieder mit weihevollen Schauern der Befremdung von sich abruckt, Diese Gestalten: Götter, Buddhas und Heilige, von mannigfacher Form erfullt, sind völlig in sich geschlossene Einheiten, und doch fehlt ihnen ganz, was dem klassischen Kunstwerk Geschlossenheit und Rundung verleiht, die unendliche tektonische Bezuglichkeit der Teile auseinander, die dem eingefangenen Blick jene kleine Unerschopflichkeit von Gleitbahnen gibt. Dem äußeren Auge mag sie erwünscht sein. Klassisch gesonnene Kunst betrachtend gibt das äußere Auge die ihm angeborene Freiheit, seinen Brennpunkt launisch zu verschieben, auf und empfängt dafur das Gesetz seines Gegenstandes: das beglückende Geschenk, sinnvolle Tektonik auf irrationalen Bahnen abzutasten, ohne ihrer satt zu werden. Ein Auge, das dieses lustvolle Opfer seiner Freiheit gewohnt ist und profan vor ein indisches Kultbild hintritt, mit dem Wunsche, sie daran zu verlieren, um für sie eine unvergeßliche Erinnerung an das selig hin und her gleitende Eindringen in einen geheimnisvollen Formenzusammenhang einzutauschen, Erinnerung an ein beglücktes Kreisen zwischen bedeutenden Überraschungen, zwischen Vertrautem, das immer neue Seiten zeigt und Einzelnem, das sich immer mit anderem anders verhnüpft, Erinnerung an die Hingabe des eigenen, willkürlichen Tempos der Brennpunkthewegung an den besonderen Rhythmus dieser Tektonik – ein Auge, das mit solchen, ihm ganz natürlichen Wunschen betrachtend vor ein indisches Kultbild tritt, wird keinen von ihnen erfullt hekommen

Hier kann das außere Auge auf jeder Einzelheit unendlich lange ruhen. ohne daß sie es weiterwiese, weitertruge zu anderen und es zwänge, in rastlosen Umlaufen nachemander mahlich an ihrer Gesamtheit entlangzugehen. Hier ist in alles Ruhe, alles bedeutet nur sich selbst und steht für sich als ein Letztes da, ohne auf einen tektonischen Zusammenhang zu verweisen, in dem es diente. Halsketten, Brustschmuck und Huftband, Armbander und Fußringe des tanzenden Krischna (Tafel 20) beziehen die unerbittliche Selbstgenugsamkeit ihres Daseins aus der Scharfe gelungenen inneren Gesichtes, sie sind für sich da, weil sie an seiner Erscheinung so wenig fehlen durfen, wie Keule und Muschel, Wurfscheibe und Lotus in den vier Händen Vischnus (Tafel 16) Sie sind nicht Glied einer Tektonik, sondern Ingrediens einer Versammlung wesenbezeichnender Anschauungswerte. Auch hat die tanzende Bewegung des Knaben Krischna in ihrem Schwunge etwas verhalten Schwebendes, er ruht gleichsam in ihrer Augenblicksbewegung, keiner Schwere unterliegend Denn das innere Auge, das den gottlichen Knaben in semem Siegestanze aufruft, schaut ihn wohl als Tanzenden, aber nicht tanzend in bald dieser, bald jener Bewegung In seinem frischen Schwunge ist Krischna ihm ein stetiges Bild, das Gesetz der Schwere ist für das innere Gesicht aufgehoben. So sind auch die säulengleichen Fuße des stehenden Vischnu nicht Träger seines herrlichen Rumpfes, und seine Hände brauchen Leinen Aufwand, um Keule und Wurfscheibe zu halten (Tafel 17/18) Die Gestalt ist in ihren Teilen und mit ihren Attributen ein Beieinander sinnlich sichtbarer Wesenszeichen, die sich zu einer traditionellen Wesensaussage im Reich der Sichtharkeit als ehen dieses Beiemander zusammenfinden müssen - dabei weelt jedes Staiel, Krone wie Brustschmuck, neben anderen in unerhittlicher Selbstbefriedung, nur sich selbst aussagend Diese Unerbittlichkeit stellt sich profaner Betrachtung als großartig verschlossene Ruhe, als undurchdringlicher Ernst, Sachlichkeit jenseits aller Gefälligkeit dar Der unendliche Reiz, der dabei die Leiber dieser Gestalten und ihre Haltung umspielt: Vischnus, Ramas, Lakschmis, der Buddhas und so vieler anderer, ist kein Ziel, das bei ihrer Entstehung als Effekt vorgeschwebt hatte, er ist ein Abglanz eines notwendigen Ingrediens des inneren Bildes, dem sie entstammen und das sie aufnehmen wollen (Tafel 23-26) Der Andächtige soll ja, wenn

schaut Schönheit gehört zum Wesen dieser göttlichen Erscheinungen, wie dasselbe Göttliche sich auch in schreckenerregender Gestalt offenbaren kann Das innere Bild der Gottheit und das vantra außen, das ihm gleichen muß. strahlt Liebreiz, schwimmt wie in unirdischer Suße, weil das Auge, das es

sein inneres Schauspiel vor ihm versammelt ist, "sein Bewußtsein unter tauchend baden in Fluten der Liebe" zu der Gottheit des Herzens, die er an-

schuf und fixierte, in Fluten der Liebe zu Gott gebadet ist Wohl besteht eine tiefe Bezuglichkeit unter allen Formelementen, die sich in einem Kultbild als sein sichtbarer Formenbestand vereinigen, aber sie ist

nicht tektonisch dynamischer Art, sondern ideeller Natur Keines von ihnen

darf fehlen, sonst wäre das vantra ein unvollkommenes Werkzeug, ein unvoll standiges Abbild des übersinnlichen Wesens und hatte Leinen Sinn, Leines von ihnen darf einen anderen Platz im Rahmen der übrigen haben, eine andere Haltung einnehmen, ohne daß die Bedeutung des Ganzen sich wesentlich veranderte und sich ein anderer Sinn in ihm aussagte, meist aber gar keiner So hat das Kultbild als Wesensaussage von übersinnlichen Machten und Zusammenhangen wohl eine unerbittlich festgefugte Ordnung seines Formbe standes - eine sehr viel starrere, als dem klassischen Kunstwerk jemals moglich ist -, aber dank seiner elementaren Beziehung zum inneren Gesicht keine tektonische Dynamik

## YOGA UND LINEARES KULTBILD (YANTRA UND MANDALA)

#### ALLGEMEINES

Das lineare Gebilde in Magie und Kult

In den bisher bekanntgewordenen Tantratexten ist vom figuralen Kultbild (pratimå) sehr viel seltener die Rede als vom linear-geometrisierenden yantra (Tafel 33-36). Diese zweidimensionalen regelmaßigen Gebilde erfreuen sich zum Teil wohl darum größerer Verbreitung, weil sie besonders einfach anzufertigen sind, zum Teil, weil sie – vielfach zu magischen Zwecken verwandt und überhaupt esoterischem Brauche dienend – dem Blick des Uneingeweihten weniger verraten als figurale Gebilde. Ein wesentlicher Grund ihrer großen Verbreitung liegt aber gewiß auch darin, daß sie in ihren einfachen Symbolen einen umfassenderen Sinn zum Ausdruck bringen können als das figurale Kultbild mit seinen Mitteln.

Uber ihren hohen Wert herrscht in den verschiedenen Quellen nur eine Meinung. Sie stehen funktionell ebenburtig, wenn nicht uberlegen neben ihren figuralen Geschwistern. Im Kulârnava-Tantra heißt es von ihnen<sup>2</sup>):

"Vom yantra wird gelehrt, daß es aus mantras (bedeutungsvollen heiligen Silben und Worten) besteht. Denn die Gestalt der Gottheit sind mantras (devatä mantrarüpinf). Wird die Gottheit im yantra verehrt, ist sie alsbald voller Gnaden.

Das yantra wird yantra genannt, weil es Bezwingung (ni-yantrana) aller Übel bewirkt, die aus Lust, Zorn und anderen Fehlern erwachsen. Ein Gott, den man im yantra verehrt, ist voller Huld.

Was der Leib fur den Lebensfunken (jîva) ist, was das Öl für das Licht der Lampe, das stellt das yantra fur alle Götter vor.

Darum soll man ein gluckbringendes yantra samt Umrahmung aufzeichnen oder vor dem inneren Auge entwickeln (dhyā), nachdem man alles, was dazu

¹) Tantrik Texts Vol. V. Kulârnava-Tantra ed. by Târanâtha Vidyâratna, London 1917, VI. 85-90.

wissenswert ist, aus dem Munde des Lehrers erfahren hat, und es nach Vorschrift verehren

Wenn einer die Gottheit auf einem Sitze (pitha) abgesondert ohne yantra verehrt, dann reißt er auseinander was wie Glieder eines Leibes zusammengehört<sup>1</sup>) und zieht die Verwünschung der Gottheit auf sich herab

Jede auf einem Sitze für sich und jede besonders mit dem ihr eigenen yantra so soll man die Gottheiten mit ihrem sie umrahmenden Gefolge der Vorschrift gemäß verehren"

Die Hochschätzung des linearen yantra geht also – wenigstens im Kulârnava-Tantra – so weit, dem figuralen Kultbild die Fahigkeit, die Gottheit in sich zu bannen, abzusprechen, wenn es nicht von seinem linearen Geschwister begleitet ist

Auf die Etymologie des yantra, die das Kulârnava-Tantra gibt, ist kein allzugroßer Wert zu legen Daß sie vor wissenschaftlicher Kritik nicht bestehen kann, weil sie an spezieller Bedeutung mehr in das Wort hineinlegt, als herauszuholen ist, fallt weniger ins Gewicht Es kommt ja darauf an, zu wissen, welchen Sinn mit dem Worte yantra zu verknupfen dem eingeweihten Inder beifiel Die außerordentliche Rolle, die Silben und Worten als Tragern esoterischer Bedeutung in der Tantralehre zufallt, erklart die Moglichkeit, sie ebenso kuhn wie mannigfaltig zu interpretieren. Die Kuhnheit etymologischer Interpretation, die in allem und jedem sprachlichen Element neben dem gelaußgen noch einen anderen geheimen Sinn zu sehen weiß, wird hier, wie schon in der esoterischen Theologie der alten Veden, geradezu ein Unter pfand ihrer Gultigkeit. Wie auch anderwärts zeichnen sich in Indien die Etymologien religiosen Denkens vor profanen Leistungen auf demselben Gehet mitunter durch eine überlegene Naivität aus. – Im Kaliviläsa-Tantra wird das Wort yantra etymologisch anders gedeutet<sup>2</sup>)

"Weil durch das yantra das richtige Wissen um die unterschiedlichen Ecken, in denen die Keimsilben (bija) eingetragen werden mussen, sorg-faltig (yatnatas) bewahrt wird (träyate), nennt man es ein yantra"

Diese Erklarung geht davon aus, daß im linearen yantra den Ecken der regelmaßigen Figuren (Dreiecke, Vierecke usw.), aus denen es sich zusammensetzt, die wichtige Rolle zufällt, in richtiger Verteilung die bedeutsamen Silben und Worte (mantra) aufzunehmen, aus denen, wenn sie fixiert werden, Teil-

<sup>1),</sup> angangitvam parityajya", VI 89

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Tantrik Texts, Vol VI Kalivilasa Tantra ed by Parvati Charana Tarkatirtha, London 1917 XXX 1

aspekte der Gottheit aufkeimen Sie heißen darum Keimsilben (bijamantra) oder Keime sehlechtweg (bija) Indem das Liniennetz des yantra mit seinen Ecken und Winkeln die Zahl und Ordnung dieser Keime festhalt, birgt es in sich als Geheimnis die Anleitung zu traditionsgetreuer Bildentwicklung innerer Gesichte – Grammatisch unmöglich, ist diese Deutung des Wortes yantra in ihrem sachlichen Gehalt so bemerkenswert wie die andere

Die beherrschende Rolle des linearen yantra in der Formenwelt der Tantras wird außer durch die zahllosen Anweisungen, die über seinen Gebrauch gegeben werden, noch durch die paradoxe Tatsache bestatigt, daß seine Ver wendung an einer Stelle des eben zitierten Kâlivilâsa Tantra für das gegenwartige Weltalter untersagt wird Dadurch wird sein hohes Ansehen nur unterstrichen Denn das Kâhvilâsa Tantra hebt sich von verwandten Texten durch den Rigorismus seiner Vorschriften ab, der gerade eine Reihe der esoterisch wichtigsten Kultformen, denen ein ehrwurdiges Alter beigemessen wird, für die gegenwartige Menschheit in ihrem herabgesunkenen Zustande verbietet. Anderwarts werden sie gelehrt und empfohlen, aber hier untersagt Denn das Kâhvılasa Tantra setzt es sich speziell zur Aufgabe, aus dem heiligen Erbe hoher Zeiten allein das gelten zu lassen, was seiner pessimistischen Auf fassung von der gesunkenen ethisch geistigen Reife und Fahigkeit spatgeborener Geschlechter zufolge deren Vermögen noch angemessen ist Die Andachtstechnik mit dem linearen vantra fällt schon nicht mehr in die Kategorie sakraler Handlungen, die der Mensch unseres Kali-Weltalters mit Aussicht auf Erfolg uben darf "Man soll keine Verehrung mit einem yantra im Kali Weltalter üben Verehrung (pujå), bei der ein yantra gezeichnet wird, wird gewiß keine Frucht tragen" - und gottlich damonische Wesen rauben dem Andächtigen, der sich vermißt, sie zu üben, seine ausstrahlende Kraft (tejas)1)

<sup>3)</sup> Kalivilasa Tantra, VII 9 – Zeugnisse seines besonderen Rigorismus, mit dem es innerhalb der Tantrahteratur vereinzelt dasteht, bietet das Kalivilasa Tantra auf Schritt und Tritt – "mit der Litanei der tausend Namen der Weltenberrscherin (bhuvaneschvari ein Aspekt Kali Durgas) hat der Andachtige keinen Erfolg im Kali-Weltalter Tur das Kali Weltalter gibt es keinen Namen der Göttin über die Litanei der hundert Namen hinaus" (A 2) Anderwärts wird der Genuß von Al kohol, Fisch, Fleisch und anderen Mitteln der Erregung, die – zwar im Alltag streng verhoten – gerade im Ritual der Tantras ihren besonderen Platz haben, als dem Kali Weltalter nicht mehr gemaß verurteilt Nur die Menschen des frühesten Zeitalters, des Weltalters der Wahrbeit (sat) ayuga) waren reif, sich ihrer zu bedienen, ohne durch sie Schaden zu nehmen (AI 21/25 \ 22), vgl ferner \will 19/21,

Das lineare yantra dient als "Werkzeug" mannigfachen Zwecken Seine unterste Funktion ist magisch Das Prapancasåra-Tantra eroffnet sein 32 Kapitel, das die Anfertigung einer Menge von yantras lehrt, mit den Worten "Jetzt werde ich verschiedene Formeln (mantra), die von vielen Brauchen begleitet sind, mitsamt der Anfertigung ihrer yantras lehren, die den Frommen, mantra-Kundigen dazu dienen, irdische wie höhere Ziele zu erlangen" Dann folgen Beschreibungen von yantras, die langes Leben und Gesundheit sichern sollen, die von Kopfschmerz befreien oder unverwundbar machen, die vor Dieben schutzen, Frauen zur Liebe zwingen, die Furstengunst und Macht über andere Menschen verleihen usw Verwandte Texte bieten Ent sprechendes – Der Glaubige tragt solche Zeichnungen als Amulet, malt sie an die Wand, vergrabt sie in der Erde, sehlaft darauf usw wie es der Symbolik des magischen Vorganges, in dem sie Werkzeug sind, gemaß ist

Auch auf diese im Zauber verwendeten linearen yantras bezieht sich augen scheinlich ein Vers, mit dem das vorletzte Kapitel desselben Werkes eine Erorterung über die "Einsetzung des Odems" (pränapratischthäna) in die yantras einleitet<sup>2</sup>) "Ohne Einsetzung des Odems sind die bisher beschriebenen Brauche gegenstandslos und gleichsam tot"<sup>5</sup>)

Diese Einsetzung des Odems, die hier für alle vantras gefordert wird, um sie gebrauchsfahig zu machen, weicht bei deren magischer Verwendung not wendig vom gleichen Akt in anderen Fällen, z B beim figuralen vantra. der Form nach ab Einsetzung des Odems ist nichts anderes als Einfloßung XXXV 31 - Das Kalıvılasa Tantra hat wie die meisten Tantras die Form eines Zwiegespraches zwischen Schiva Mabeschvara, dem "Großen Herrn" und Kali Durga, seiner gottlichen Gattin Das Gottlich Eine tritt zum Zweck der Belehrung spielend in diese beiden hochsten Formen mann weiblicher Polaritat - den Gott und seine schakti – auseinander, um in Frage und Antwort Formen seiner Verchrung zu offenbaren Hier ist die Gottin der fragende Teil, der Gott erteilt belehrende Antwort Die Worte, mit denen die Gottin immer erneut ihre Fragen einleitet. zeigen, daß es der Überheferung des Kalivilasa Tantra speziell darauf ankam. innerhalb uberkommener Kultformen und Anschauungen abzugrenzen, was vor ihrem Rigorismus Bestand hat und noch ins Kalı Weltalter paßt (kalıkalasya sammatam) vgl z B IV 1, V 1, XIV 1 und 14, XV 1, und Hinweise A Avalons in seiner Introduction zum Text

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Tantrik Texts Vol III Prapanchasara Tantra ed by Taranatha Vidyaratna, London 1914 AXXII 1

<sup>2)</sup> Ebenda XXXV 1

<sup>3) &</sup>quot;vyartha" und , gatajivakalpa"

der gottlichen Kraft, die den Andachtigen belebt, in das vor ihm befindliche Gebilde Er entnimmt sie seinem Inneren, wo sie ihm unmittelbar gegeben ist Wer ein figurales Kultbild verehrt, beschwort die schakti, die ihn belebt, in eben der gottlichen Erscheinungsform vor sein inneres Auge, in der er durch Einweihung in die Tradition seiner Familie oder durch besondere Einführung eines Lehrers das Gottliche zu sehen gewohnt ist, und der das Kultbild formal entspricht Wer ein lineares yantra benutzt, das magischen Zwecken dient und keine graphisch-symbolische Darstellung eines Aspekts der Gottheit ist, floßt ihm das gottliche Leben ein, dessen es, um wirksam zu sein, bedarf, indem er die göttliche Energie (schakti) in der elementaren Form des Lebensodems vor sein inneres Auge stellt anstatt eines besonderen Aspektes göttlicher Personalitat Die göttliche Kraft des Lebensodems (prâna-schaktı) ist in ihrer Erscheinung vor dem inneren Gesicht eine der zahllosen Erscheinungsvarianten der hochsten schakti eine formale Abwandlung des Bildes Kâlı-Durgâs, der schaktı des "Großen Gottes" Schiva die innere Schau des Eingeweihten, der mit ihr die Einsetzung des Odems ın ein yantra vollziehen will, sieht sie folgendermaßen "Sie strahlt wie die aufgehende Sonne Sie ist dreiaugig und hat volle Bruste Sie sitzt auf einem aufgebluhten rotlichem Lotus in einem Boot inmitten eines Meeres von Blut Ihre Hande halten eine Wurfschlinge, einen Bogen aus Zuckerrohr, einen Haken, funf Pfeile und eine Schadelschale voll Blut13" - das sind kriegerische Embleme der damonenbesiegenden Kali-Durgâ

Neben den Anweisungen zum magischen Gebrauch des Inearen yantras enthalten die Tantras eine Fulle von Vorschriften zu seiner kultischen Verwendung Der inhaltliche Bestand dieser Vorschriften – deren Text z B die Hauptsache des Prapancasära-Tantra ausmacht – lehrt, welche Beziehungen in diesen Kulthandlungen zwischen dem inneren Schaubild der Gottheit, seinem ideellen Gehalt und seiner graphischen Form im linearen yantra besteht Diese Vorschriften pliegen eingaugs den Wort- und Silbenkomplex (mantra) zu geben, der den Aspekt der Gottheit im Reiche des Sprachlichen ausmacht Denn die Gestalt der Gottheit hesteht ja aus mantra (devatä mantratupint) Mit ihrem mantra wird sie in der inneren Anschauung stummer Rezitation wie in der Sphäre sinnlichen Schills verehrt, mit diesem mantra wird ferner die ihm verschwisterte innere Anschauung (dhyana) der Gottheit aufgerufen Sie ist nichts anderes als die Erscheinungsform desselben göttlichen Wesens auf der Ebene innerer Schau

<sup>1)</sup> Ebenda XXXV 7

Eine mehr oder weniger detailherte Beschreibung der sinnlich figuralen Erschemung der Gottheit, die vor dem inneren Auge im dhyana Prozeß heraufbeschworen werden soll, ist nächst dem mantra unerlaßlicher Bestandteil solcher Vorschriften kultischer Verehrung Der Aspekt der Gottheit wird geschildert ihr freundlicher, gelassener oder drohender Ausdruck, ihre Embleme, Tracht und Haltung werden charakterisiert. Es wird ausgeführt, in welcher Umgebung sie sich befindet Zu ihrer Umgebung gehoren vor allem andere Gottheiten, die sie begleiten, und göttliche Wesen geringeren Ranges, die ihr Gefolge bilden Solche Vorschriften figuraler innerer Bildentwicklung decken sich inhaltlich mit figuralen Kultbildern, in denen sie für uns Uneingeweihte einen greifbaren Niederschlag gefunden haben. Ihre aufzahlende Beschreibung entbreitet in rubigem Nachemander bildliches Detail, wie wir es selbst tun mußten, wenn wir eine elementare Bestandsaufnahme der Formelemente an uns bekannten figuralen Kultbildern vornehmen wollten

An die Vorschrift über dhyana pflegen sich Anweisungen zu schließen, die von der Form der Darbringungen, der Rezitation und was sonst zur äußeren Verehrung der Gottheit im vantra gehort, handeln Sie sind von Fall zu Fall verschieden und richten sich nach dem besonderen Aspekt, in dem das Gottliche verehrt wird, und nach den besonderen Zielen, die man mit seinem Kult verfolgt - Der Schlußabschnitt der ganzen Darlegung pflegt eine Belehrung über das lineare vantra zu enthalten, an dem der Kult der Gottheit vollzogen werden soll Seine Beschreibung wie es entworfen werden soll, ist meist knapp gehalten und bedürfte der Erganzung durch anschauliches Material, wenn sie dem Auge des Uneingeweihten verständlich werden soll Mantra dhyana und lineares yantra sind drei Größen, die sich ihrem ideellen

Gehalt nach decken Sie sind Auspragungen ein und desselben Aspekts des Göttlichen mit verschiedenen Vitteln durch den Laut, durch figurale und durch lineare Anschauung Drei Aussagen über dasselbe Wesen in drei ver schiedenen Sprachen Weil ihre verschiedene Form denselben ideellen Gehalt zum Ausdruck bringt, lassen sie sieh auch formal zur Deckung bringen und werden in praxi unablässig zur Deckung gebracht

Der sprichliche Ausdruck der göttlichen Wesenheit (mantra) kann mit dem linearen zu volliger Deckung kommen, indem er Silbe für Silbe in das Liniengefüge des linearen vantra eingetragen wird. Das geschieht in iedem Falle nach einer besonderen, unverrückbaren Regel, die Bestandteil der Geheimlehre ist Verschmelzen mantra und yantra Form der Wesensaussago über das Gottliche dergestalt in eins, so entstehen jene linearen Gebilde. deren Inneres mit regelmaßig verteilten Silbenzeichen geschmickt ist (Tafel35)
Der geheime Wesenszusammenhang zwischen mantra und linearem yantra
die Identitat ihres ideellen Gehalts kommt in der Tatsache zum Ausdruck,
daß der Silbenbestand des mantra, wenn er besonderer Anweisung entsprechend auf das yantra verteilt wird, die regelmaßigen Formen des linearen
Gebildes gleichmäßig erfullt

Figurales Schaubild und lineares yantra kommen in der Kultpraxis unendlich oft zur Deckung, — jedesmal wenn die Einsetzung des Odems (pränapratischthä) an einem linearen yantra vollzogen wird, um in ihm eine Gottheit zu verehren Denn die dhyâna-Vorschrift entwirft ja ein figurales inneres
Gesicht, das der Glaubige aus sich mit pränapratischthä auf das lineare
yantra hinausprojizieren soll. In der Aufforderung, das figurale innere Schaubild auf das lineare yantra zu übertragen, ist schon vorausgesetzt, — wenn
anders sie überhaupt ausführbar sein soll, — daß völlige ideelle Identitat
zwischen dem linearen Gebilde und dem figuralen Schaubild besteht Sonst
vermochte das gestalthafte innere Gesicht nicht in das geometrische Gerat
(yantra) rein aufzugehen.

Dem silbengeschmuckten linearen yantra, das völlige Identitat und Verschmelzung von mantra und yantra bezeugt, fehlt es im Bestande der indischen Kunst nicht an einem Seitenstuck, das dieselbe Beziehung zwischen figuralem dhyåna und linearem yantra bezeugt. Man muß freilich von Vorderinden bis nach Tibet gehen, um dort die mandalas zu finden "Ring"zeichnungen, deren lineares Gerust mit figuralen Elementen erfullt ist (Tafel 27/28). Sie gehören zwar dem buddhistischen Tantrismus an und nicht dem orthodox hinduistischen, aber ihre bildlichen Symbole, die großenteils der Gedankenwelt um Schiva entlehnt sind, zeugen für ihren Ursprung aus dem vorderindischen Tantrismus. Dem alteren Buddhismus war das yantra fremd, mit vielen anderen Elementen ist es ihm in dem großen Ausgleichsprozeß, dem er in Indien schließlich erleg, aus dem Hinduismus zugeßossen. In der Kunstübung lamaistischer Seidenmalereien scheint er bewahrt zu haben, was bildlichen Zeugenssen dafür einstweilen fehlt.

Es bedarf schließlich keiner weiteren Erwähnung, daß mantra und dhyana einer Gottheit als verschiedene Ausdrucksformen desselben ideellen Gehalts sieh gleichfalls vollkommen miteinander decken Auf ihrer sachlichen Identität beruht ja die Kraft der mantras (mantraschakti), innere Gesichte, die ihnen wesensgleich sind, heraufzubeschwören, wenn sie vorgetragen oder innerlich fixiert werden. – Aber es verdient hemerkt zu werden, daß mantras als Gestalt der Gottheit Silbe für Silbe mit den einzelnen Teilen des figuralen Schaibildes gleichgesetzt werden. Im "Wogenstrom der Seligkeit des Schaktigläubigen" (Schäktânandataranginf) wird im 9 Kapitel ein zweiundzwaningsilbiger Spruch (mantra) "die Konigin des Wissens", der das Wesen der Dakschinä Kähkä, einer Erscheinungsform Käli-Durgås ausdruckt, Silbe für Silbe mit Teilen ihrer sinnlichen Vorstellung gleichgesetzt Seine beiden ersten bedeutungsschweren Silben "krim" "krim" sind ihr Kopf und ihre Stirn Dann steigt die Gleichsetzung der Lautwerte ihrer mantra-Form mit Teilen ihrer figuralen dhyåna-Form immer weiter an ihrer Gestalt herunter, um schließlich den huldigenden Schlußruf des Spruches "svähä" in seiner ersten Silbe mit ihren Fußen, in der zweiten mit ihren Fußnägeln gleichzusetzen") – Spekulationen dieser Art sind übrigens leine Besonderheit der Tantras, sie finden sich schon in der vedischen Theologie.

### Entfaltung und Einschmelzung innerer Gesichte

Die Entwicklung innerer Gesichte kulminiert im gewohnlichen Kultakte mit der Übertragung des Schaubildes auf das vantra. Dann setzt die äußere Verehrung des nunmehr belebten yantra ein, die mit der Zurucknahme der "Gottheit des Herzens" in das Herz des Gläubigen ihren Abschluß findet (Vgl. oben S. 34). Es hegt psychologische Weisheit in dem fundamentalen Satze, den die Tantras bezuglich der Andacht zum Kultbilde lehren. "Nur solunge dhyâna dauert, dauert pûjâ (Verehrung)". Durch den Akt der Einsetzung des Odems (pranapratischtha), den dieses Prinzip in sich schließt, wird dem Gläubigen bei jedem Kultakt, den er verrichtet, die letzte Wahrheit der Tantras vor Augen geführt: daß er selbst das Göttliche (brahman) sei, das Eines ohne ein Zweites ist (ekam advitiyam) Das letzte Ziel, sich selbst als gottlich (brahman) zu wissen und alles Kultes entraten zu können. wird hier durch die Aktion der Andacht vorweggenommen und durch sie implicite anerkannt. Dem Gläubigen wird eine Handlung auferlegt, die das Wissen um diesen letzten Sinn voraussetzt und in sich darstellt, die nur von einem Erleuchteten gefunden und als ein Sakrament eingesetzt werden konnte. um noch nicht Erleuchtete durch ihre Übung mählich in seinen eigenen Stand der Erleuchtung zu erheben. Der Gläubige mucht den Kern seines eigenen

<sup>1)</sup> Vgl Tantrik Texts, Vol IX, Karpûradistotram with introduction and commentary by Vimalananda Svamî, translated by Arthur Avalon, Anmerkung 1 auf S. 10 des Sanskritextes des Kommentars zu Vers 5 und A Avalons Hinweis, Preface p 2.

Wesens, die "Gottheit im Herzen" zum Kern des figuralen yantras, das ohne dieses Leben, das er ihm verleiht, ein Nichts ist. Aber mit dem Odem der "Gottheit im Herzen" durch pränapratischthä belebt ist das figurale yantra dank der Bedeutung der attributhaft-anschaulichen Gotteserscheinung, die in ihm besteht, Hieroglyphe der Erscheinungswelt und bezeichnet mit seiner Gestalt in symbolischer Konzentration das Reich der mäyä unter göttlichem Aspekte, das dem unerleuchteten Bewußtsein als Widerpart des eigenen Selbst erscheint

Im Kultbild ist, wenn es richtig – das heißt: mit dhyâna und prâna-pratischtâ verehrt wird, eine notwendige Paradoue angelegt seinem Kern nach ist es nichts anderes als der innerste Kern des Andachtigen selbst, beide sind ein und dasselbe, solange aber der Andachtige vor ihm in verehrendem Gestus verharrt, ist es gegenuber ihm als dem Einen ein Anderes Die Weis heit der Kultordnung liegt darin, daß diese Paradoxie dem Glaubigen mit jedem Kultakte wieder aufgedrangt wird, bis die in ihr beschlossene Losung "Das bist du" (tat tvam asi), die dem Andachtigen jedesmal als Tat in der Einsetzung des Odems implicite aufgegeben ist, ihn explicite als überwältigende Erfahrung, als ein letztes Wissen durchdringt. Womit aller Kult ein Ende hat, und das Kultbild belanglos und überflüssig wird wie irgenden anderes Werkzeug (yantra), dessen Hilfe man nach Gebrauch entraten kann

Der ganze Akt der Andacht zum Kultbild ist nicht vom menschlichen mäyä befangenen Bewußtsein aus konzipiert und geordnet, – wie könnte er auch sonst mit dem Anspruch auftreten, eben dieses Bewußtsein aufzuheben? Zum Kern gottlicher Offenbarung gehörig druckt er in der Sprache der Handlungen, die er enthalt, das Geheimans göttlichen brahmanhaften Seins aus Er heißt die Seele (jiva), die im Wahn des Gegensatzes von Ich und Welt befangen ist, von der brahmanhaften Situation aus agieren, damit sich ihr mählich die Paradoxie zwischen dieser Situation und der Aktion, die in ihr vollzogen wird, entschleiere. Womit der Bann der Unwissenheit (avid,3) zerspringt, und das brahman aus seinem von mäyä umdunkelten Stande als weltbefangene Einzelseele (jiva) in sein wahres Sein heimkehrt.

Das psychologische Prinzip dieser seelenführenden Andachtstechnik ist, den Glübigen als Handelnden auf die höhere Ebene zu stellen, die er als Erkennender und Wissender erreichen soll. Aus dem Tun erwächst das Sein, das wiederholte Handeln gestaltet das Wesen, der Wandel kristalhisiert sich aus zum Wissen, in dem das neue Sein und Wesen um sich selbst weiß – Dieses Prinzip erwächst aus derselben Anschauung, die im Rahmen indischer

Wiedergeburtslehre der Idee vom karman ihren Rang angewiesen hat nach ihr sind die Gedanken und Handlungen früherer Leben die Saat, die sich in die Frucht seelischer Reife oder Betörtheit, geistiger Erleuchtung oder Verdunklung umsetzt Der werdende Buddha (Bodhisattva) kommt durch eine Jonenlange Vorbereitungslaufbahn, in der er mit immer reinerem Herzen alles erlebt und alles erlitten hat, was zu erleben möglich ist, und seinen Sinn begriffen hat, zwangslaufig zur Reife der allerhöchsten Erleuchtung, die All wissenheit bedeutet In seinem letzten Leben pfluckt er als erleuchteter Buddha die Frucht der Erkenntnis vom Baume der Vollendung seines Wesens, dessen "Wurzeln des Guten" er in allen fruheren Existenzen gepflanzt hat

Der Erleuchtete, der vollkommene Yogin, der das Ende seiner Bahn erreicht hat, weiß sich im Stande reiner undifferenzierter Göttlichkeit der Gegensatz von Ich und Nicht Ich (Welt) ist für ihn ein aufgehöbener Schein, das brahman ist in ihm zu sich selbst heimgekehrt Fur ihn ist die Lehre, daß das attributlose Gottliche sich mit eigener mayå bindet und so sich in lustvollem Spiel (hlå) zur unterschiedlichen Erscheinungswelt entfaltet hat, nicht letzte Wahrheit Er sicht in ihr den großen Schein, der für das mayaumfangene Bewüßtsein Wahrheit ist Die Lehre von der göttlichen Kraft (schakti), die zur Erscheinungsfulle auseinandertritt und sich selbst in ihr anschaut, ist für ihn die untere Wahrheit, die aufgehöben wird, wenn er dieses Spiel der schakti als Schein (mayå) durchschaut Die Technik der Andacht zum Kultbild stellt die schwebende Brucke dar, die vom Ufer der Schein wahrheit zum jenseitigen Gestade der letzten Wahrheit hinuberführt, und hat darum in ihrer notwendigen Paradoxie an beiden Ufern teil

Auf einer unteren Stufe der Andacht begnugt sich der Glaubige damit, sich selbst und die Welt als Entfaltungsformen ein und derselben gottlichen Kraft (schakti) zu empfinden, ohne deren unterschiedliche Erscheinungsformen – sich und das Kultbild – aktuell in eins zu schmelzen Er weiß Ich und Welt in ihrer gottlichen Essenz als ein und dasselbe, ohne durch weitere Yogaubung zur Überwindung des Schein Gegensatzes von Welt und Ich, der das Bewüßisein bedeutet, vorzudringen, um die Identiat gottlichen Seins jenseits unterschiedlicher Erscheinungsform, die er verschleiert, in über waltigender Unmittelbarkeit zu erfahren Will er zur Überwindung dieses Gegensatzes vordringen, so sieht er sich der Aufgabe gegenüber, die beiden Pole der Entfaltung gottlichen Wesens zum Schein Ich und Welt in eines zu schmelzen Das heißt er muß das innere Gesicht der Gottheit seines Herzens, die Hieroglyphe des Gottlichen als sinnlicher Weltentfaltung, in sein

Sehen aufsaugen Seher und Gesicht mussen in eins zusammenschwinden Das Bhägavata-Puräna lehrt, wie dieser Resorptionsprozeß des inneren Schaubildes vollzogen werden kann (vgl. oben S. 32), in dem der Yogin nichts mehr zu schauen braucht und in volliger Ineinsetzung (samädhi) mit seinem Gesicht die Gottheit seines Herzens als Wesenswesen alles Lebenden, als sein eigenes Wesen lebt. "Wie Licht taucht in Licht und nicht von ihm zu scheiden ist"

Die Heimkehr des brahman, das im menschlichen Bewußtsein durch mäyä gebunden ist, zu seinem reinen Stande vollzieht sich in zwei Etappen der anfanglichen Entfaltung und Fixierung seiner Losmisch-göttlichen Erscheinungsform vor dem inneren Gesicht oder unter Zuhilfenahme eines ihm konformen yantras folgt die Einschmelzung dieses gottlich-personalen Gebildes in den Bildner, ins innere Auge Der Gegensatz des Ein und Anderen hebt sich auf und damit auch die Möglichkeit aller Aussage, da ohne Gegensätzlichkeit keine Grenzen da sind, die ja Inhalt aller Aussage sind – Dieser Yogaprozeß der Einschmelzung des entfalteten Gesichtes muß sich vom figuralen Kultbilde losen oder muß es auflosen Er findet jedenfalls an seiner sinnlichen Erscheinung keinen Wegweiser zu ihrer Einschmelzung, – eher den Widerstand, den alle Form in ihrem Dasein einem Versuch, sie aufzulosen, betett

Anders beim linearen yantra Es umgreist Typen verschiedener Art Mit dem einen dient es dem gewohnlichen Kultakt, der sich mit der Verehrung des Gottlichen in einem seiner sinnlich greisbaren Aspekte begnügt, ein anderer reicht weiter in seiner seelensuhrenden Bedeutung Er bildet mit seinen konzentrischen Ringen und Flachen die typischen Formen der Entsaltung des reinen göttlichen Wesens zum Scheine ab, die man unterschiedliche Formen des Bewußtseins oder Bilder der Welt nennen kann Ich-Bewußtsein und Welt sind ja nur zwei Namen für dieselbe Sache Ein yantra dieser Artst in seinem konzentrischen Aufbau vom Mittelpunkte bis zu seinem äußeren Rande ein Bild des Gottlichen, das sich spielend entsaltet, und stellt den Adepten seiner Geheimlehre vor die Aufgabe, die Mannigsaltigkeit seiner Formen auf seine Mitte hin einzuschmelzen Diese Mitte ist das Göttliche in seinem reinen unentsalteten Stande, und als diese Mitte soll der Gläubige sich selbst wissen Er selbst ist ja das brahman, das sich mit seiner eigenen mäyä spielend in die Bande menschlichen Bewußtseins geschlagen hat

In der ruhigen Form eines solchen linearen vantras höherer Art ist eine Dynamik sinnfällig angelegt, die dem figuralen Kultbild abgeht (Tafel 36) Das figurale Kultbild wie das ihm entsprechende innere Gesicht widerstrebt in seiner Form dem Abbau, dieses lineare vantra fordert dazu auf. Um sich ın seiner Entfaltung und Einschmelzung als brahman zu erfahren, nimmt der Andächtige - durch Einweihung belehrt - wie beim figuralen Gebilde die Tatsache seiner eigenen Göttlichkeit gedanklich vorweg, um sie dann im Prozeß der Schau uberwältigend zu erfahren. Er identifiziert sich selbst mit der Mitte aller Mitten dieses Liniengefuges, mit dem Punkt in der Mitte. aus dessen Ruhe die Bewegung aller Linien strahlt und sich in Wellen ausbreitet, - mit dem brahman als Ursprung aller Erscheinungsformen. Im "Gange der Entfaltung" (srischtikrama) entwickelt er vor seinem inneren Auge aus diesem Punkt in linearen Symbolen (die sich mit figuralen Elementen fullen lassen) das Spiel der mâyâ in seinen feinen und stofflich gröberen Entfaltungsformen bis an den außeren Rand. In diesem entfalteten Gebilde schaut er die Welt in ihren verschiedenen Aspekten, schaut er sein eigenes Ich mit seinen unterschiedlichen Sphären sinnlichen und spirituellen Lebens. schaut er das Göttliche in mannigfachen personalen Erscheinungsformen

Dieser ersten Etappe schrittweisen Aufbaus folgt der ebenso schrittweis zu vollziehende Abbau des Entfalteten der "Gang der Einschmelzung" (laya krama) Durch ihn schwindet das Unterschiedliche Iniearer Gestalt in das Eine zusammen in den Punkt der Mitte (bindu), aus dem es sich entfaltet hat Schheßlich schwindet auch er. Hier wird mut anderen Mitteln, die dem Bedurfnis nach Anschauung greifbar entgegenkommen, dasselbe Ziel angestrebt, das die dhyåna-Vorschrift des Bhågavata Puråna dem Yogin setzt, wenn sie ihn den Blick vom punkthaft konzentrierten Bilde des Gottes ins Leere richten heißt, um im Erlöschen des Gesichts den Unterschied von Seher und Gesicht aufzugeben

Ein solches lineares Gebilde, das die Dynamik der Entfaltung und Einschmelzung seiner Formen in sich birgt, ist ein Leitschema zur Abwicklung einer entsprechenden inneren Bilderfolge und ist eben darum ein bloßes Werkzeug des Yogin, – ein yantra Der vorgeschrittene Yogin mag seiner entraten Ein buddhistischer Tantratext<sup>1</sup>) empfiehlt dem Andächtigen auf der letzten, höchsten Stufe eine Übung der Bildentwicklung und einschmelzung, die auf ein lineares Gebilde als Unterlage verziehtet und zu ihrem Ausgangspunkt den Nabel des Adepten nimmt Aus ihm entwickelt seine Schau einen vierblättingen Lotus als Symbol der Erscheinungswelt Jedes seiner Blätter

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Tantrik Texts Vol VII Shrichakrasambhâra-Tantra, a Buddhist Tantra ed by Kazi Dawa-Samdup, London 1919, S 56/58

bedeutet eines der vier Elemente, aus denen die Erscheinungswelt besteht, Erde. Wasser, Feuer, Luft und ein blauer Punkt in ihrer Mitte stellt das funfte und feinste dar den Ather Alle funf Symbole der Elemente sollen die Silbenzeichen (mantras) tragen, die das Wesen der funf Elemente im Reiche des Schalles ausdrucken - Der Entfaltung dieses Schaubildes folgt seine Einschmelzung (laya-krama) Ihre innere Ordnung richtet sich nach einer Grundanschauung der indischen Kosmogonie. Seit den Veden wird über die Entfaltung des undifferenzierten Gottlichen zur Erscheinungswelt gelehrt die funf Elemente sind stufenweise Abwandlungen von immer größerer materialer Dichtigkeit, in die das unentfaltet attributlos gottliche Sein sich umgesetzt hat Aus dem feinsten Wandlungszustand, dem atherischen, spaltet sich die kompaktere Luft ab, aus ihr entwickelt sich das Feuer, aus dem Fener Wasser und aus dem Wasser schließlich die Erde als sinnlich substantiellste Wandlungsform des Göttlich-Unanschaulichen Diesen Prozeß der Weltentfaltung kehrt der Yogin in der Ebene seines inneren Gesichtes um Er laßt die unterschiedliche Welt, die er aus seinem Nabel entfaltet hat, wieder ins Unterschiedslose zusammensinken. Damit erfahrt er sich selbst unmittelbar als das reine Gottliche (brahman), das er in Wahrheit ist Er hat die Situation dieser Gottlichkeit vorweggenommen, als er im Prozeß der Bildentfaltung die Welt symbolisch vereinfacht aus seinem Nabel hervorgehen ließ Das ist hoher gottlicher Gestus. Und er bestatigt sich in unmittelbarer Erfahrung, daß diese gottliche Situation wahrhaft sein Teil ist, daß sie den Kern seines Wesens ausmacht und nicht mäyägebundene Menschlichkeit, die er überwinden will - brahman-gleich laßt er die entfaltete Erscheinungswelt zusammenschmelzen

Blatt um Blatt des entfalteten Lotus schrumpft meinander, bis im fortschreitenden Gange der Einschmelzung der Welt das letzte, vierte Blatt – Symbol der Luft – mitsamt dem zugehorigen mantra in den blauen Punkt der Mitte, den Åther zurucksinkt Dann fixiert der Yogin diesen blauen Punkt, wahrend er sich zugleich (wie schon bei den voraufgehenden Akten der Einschmelzung) dem Rhythmus geregelter Atemzüge hingibt, his die Vision einer reinen, wolkenlos klaren, ganz leeren Himmelsfläche sich vor ihm unabsehbar breitet Diese Vision ist – als völlig konturleer und formlos das Abbild des attributlos-undifferenzierten Göttlichen Zu ihm ist der Yogin in dieser Folge innerer Anschauungen heimgekehrt Er erfahrt sein eigenes Wesen als das Wesen dieser reinen Linstallenen Leere, in deren Gestaltlosigkeit die lotusgleiche Erscheinungswelt, als die er sich selbst entfaltet hat, zerschmolzen ist

# LINEARE YANTRAS MIT FIGURALER FÜLLUNG (LAMAISTISCHE MANDALAS)

Die ausfuhrlichste Anweisung, wie vor dem inneren Auge ein lineares Gebilde mit figuralem Schmuck zu entwickeln sei, dem die Dynamik des "Ganges der Entfaltung" und des "Ganges der Einschmelzung" innewohnt, findet sich unter den bisher zutage gekommenen Quellen im Schricakra sambhåra-tantra1). einem Text des buddhistischen Tantrismus in Tibet (Lamaismus) Dieses Werk entstammt einer Epoche des Buddhismus, in der der ursprüngliche Quell der Buddhalehre in seinem Laufe durch die Zeit von verschiedenen Seiten her so viele Rinnsale aus dem Boden des Hinduismus in sich aufgenommen hat, daß er seinem Gehalt nach wesentlich vom Hinduismus kaum mehr zu scheiden ist Nur mehr die Färbung verrät, daß hier kein Strom orthodoxer Überlieferung vorliegt. Hier wird allgemein indischer Ideengehalt in buddhistischer Begriffssprache vorgetragen. In den figuralen und linearen Symbolen, die der buddhistisch-tantristischen Begriffswelt als ihr anschaulicher Ausdruck zur Seite stehen, mischen sich ursprunglichbuddhistische Schöpfungen mit Entlehnungen aus der hinduistischen Götterwelt. Schiya und Kâlî Durgâ, die im Reiche des orthodoxen Tantrismus als Symbole des Göttlichen obenan stehen, nehmen auch hier - buddhistisch verkappt und ausgedeutet - eine bevorzugte Stellung ein - Darum dürfen die Zeugnisse des Lamaismus zum Verständnis des indischen Kultbildes herangezogen werden, wo das vorderindische Material an Quellen und Bildwerken einstweilen noch lückenhaft ist

Die Anweisungen des Schricakra sambhära-tantra und die farbenschönen Seidenmalereien, die ihnen im Reiche künstlerischer Form entsprechen, sind aus der Grundeinstellung des alten Buddhiemus zum Problem der Erlösung

<sup>1)</sup> Tantrik Texts, Vol. VII, Shrichakrasambhára Tantra, a Buddhist Tantra ed by Kazi Dawa Samdup, London 1919 - Tibetischer Text mit englischer Übersetzung des Herausgebers Foreword von Arthur Avalon - ... the first Buddhist Tantra to be published, and the first to be translated into any European tongue ..." (Avalon im Foreword p. III.)

nicht zu verstehen. Diese figurenreichen mandalas, deren bunte Fulle in der (Tafel 27/28) oberen Region ihres Feldes verklarte Ruhe Vollendeter, im unteren Revier aber dämonisch drauende Bewegtheit wilder Schutzgottheiten umfangt und mit dem strengen Gesetz bedeutsamer Komposition in der Ausstrahlung ihrer Geste beschrankt, wahrend unzerbrechliche Linienwalle den Kern im Inneren umgrenzen, der in sich ruhende Ordnung ist, sind aus einer anderen Haltung zu den Fragen des Seins und Scheins konzipiert, als die war, die der Buddha seinen Jungern lehrte.

Es war das Epochale seiner Sendung, daß sein "Pfad" es verschmahte, die Gefilde metaphysischer Spekulation zu berühren. Er verzichtete darauf, die Erfahrungen des buddhistischen Yoga, die alle Spekulation überflüssig machen sollten, nachtraglich in ein metaphysisches System auszudeuten. Der sterbende Buddha sah in seinem Vermachtnis an die Welt keine philosophische Deutung der ewigen Ratsel, sondern eine praktische Anleitung. Wahn und Unwissenheit über das Wesen von Welt und Ich aufzuheben. Sein letztes Wort ist nach der ceylonesischen Tradition ein Appell zur Aktivität im Yoga, nicht zur Spekulation und begrifflichen Systematik. Der Buddha ließ auch die große Frage, wie denn das Dasein des Erlösten, der aus den Banden von Irrtum und Ahnungslosigkeit (avidyâ) über den Strom des samsâra ans Ufer des Nirvâna gelangt war, zu denken sei, unbeantwortet. Die Sprache, die ein Abglanz der Erscheinungswelt und der Icherfahrungen im Geiste ist, versagt durchaus, wenn sie den Zustand charakterisieren soll, in dem Welt und Ich aufgehoben sind. Geschweige denn, daß ihre Verwendung in der Formulierung spekulativer Aussagen geeignet ware, den Wanderer auf seinem Wege zum Nırvâna weiterzutragen. Der Buddha sah das Heil der Erlösung einzig in der personlichen Aktivitat seelischer Läuterung und sinnvoller Yogapraxis, die an Stelle gedanklicher Beschäftigung mit dem Nirvana seine unmittelbare Erfahrung sich zum Ziele setzte und den erfolgreichen Yogin in den Zustand des Nirvâna erheben sollte1).

Der buddhistische Yogin ersährt auf seinem Wege innerer Sammlung (samådhi) schrittweis die Aushebung aller Sinnes- wie Denkprozesse und

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Ablehnung metaphysischer Spekulation durch den älteren Buddhismus ist oft betont worden. Vgl. den oft zitterten ersten der beiden Dialoge des Buddha mit Mätunkyaputta im Majihmanikäya (Nr. 63), übersetzt von Karl Eugen Neumann: "Die Reden Gotamo Buddho's aus der Mittleren Sammlung, zweiter Band, München 1922 (R. Piper & Co.) S. 194. – Lin anderer Beleg z. B. Dighanikäya IX. in der Übersetzung von R. O. Franke (Göttingen 1913) S. 154 ff.

aller Gefühlsspannungen Diese Aufhebung lehrt ihn die Bedingtheit aller Erscheinungen, die Gegenstand für ihn werden können Er erfahrt, daß es in seiner Macht liegt, ob sie sind oder nicht sind Sein Weg der Aufhebung mundet im Zustand der Bewußtlosigkeit im völligen Verloschen (nirvåna) oder in der reinen Leere (schunyam) Dieser Zustand ist durch keinen weiteren Yogaschritt aufhebbar, er ist die letzte, hochste Statte Mit der Sprache der Erscheinungswelt unbenennbar ist er mit den Pradikaten Nichts und Sein gleichermaßen unausschopfbar Das in Unwissenheit befangene Weltkind mag auf eigene Gefahr das Nirvana, die Leere ein Nichts nennen

Für den Vollendeten, der sich ganz mit der Wahrheit des Airvana durchdrungen hat, besteht kein Problem darin, wie sich das Airvana zum Schein der Welt gedanklich verhalte Zwar umgibt ihn diese Erischeinungswelt, auch nachdem er die Erleuchtung erlangt hat, noch immer weiter, wofern er sich nicht gerade in Yoga versenkt hat Aber sie ist für ihn leer geworden kern- und wesenlos, nachdem er das Nirvana, die Leere als das einzig Unaufhebbare erfahren hat Er weiß ihren Schein als Schein und ist dank der vollkommenen Yogatechnik, die ihn ins Nirvana geführt hat, imstande, immer wieder die Wesenlosigkeit dieses Scheines zu erfahren Er löscht den Abglanz der Welt im Leben seiner Sinne und in der Dynamik geistiger Vorgange aus und bringt Sinnliches wie Geistiges in sich zu vollkommener Ruhe dann ist die Welt nicht mehr Wenn der Yogin mit seinem Selbst, das so wesenlos wie die Welt ist, erlischt, lost sich auch der letzte Schatten der Welt auf

Es ist dem Buddhismus auf die Dauer nicht gelungen, dieser großartigen Haltung siegreicher Vollendung, die sich im unmittelbaren Besitz unverherbarer Wahrheit spekulativer Arbeit entschlagen konnte, treu zu bleiben Ererlag dem Beispiel hinduistischer Spekulation rings um sich her und gliederte der reinen Experimentalpsychologie seiner Yogapraxis, die auf Erfahrungen ausging und nicht auf Gedanken die sich an letzten Erfahrungen genügen ließ, ohne sie auszudeuten, das Gebaude einer spekulativen Metaphysik an Er verfiel darauf, in jener Frage ein Problem zu sehen, die der Buddha als der große Seelenarzt immer aus dem Bereich des Fragwurdigen verwiesen hatte die Frage nach dem Ursprung der Krankheit des Nichtwissens Die Frage, warum Erleuchtung (bodhi) und Airvana, warum die Wahrheit, die reine namen und formlose Leere auf mühsamem Yogapfad erfahren werden will, anstatt einfuch gegeben zu sein Warum alles Wesen rings um die seltenen Erleuchteten herum dem Bann der Erscheinungswelt, die mit Namen und

Form sich entfaltet, verfallen ist und leidvoll in ihm befangen lebt Warum Name und Form, die wesenlos sind und leer an Kern, das Bewußtsein haben bilden konnen und erst durch Unterweisung und einsamste innere Erfahrung des Yogin in die Leere, die ihnen wesenhaft ist, aufgehoben werden mussen

Der große Seelenfuhrer, dessen Erleuchtung als Buddhismus durch die Jahrtausende strahlt, kannte die Klippe dieser Frage und wies immer von hir, die ruckwarts in das Reich des Denkens drangt, in anderer Richtung auf die reine Erfahrung des Nirvâna im Yogapfade hin, deren völliger Besitz diese Frage belanglos macht Sein Jungerideal verschmahte auch noch das denkende Begreifen seines eigenen überwundenen Irregangs und ließ sich an seiner Aufhebung über-sehg – gluck- und leißes – genügen Denn in diesem Begreifenwollen der Irrwege des wesenlosen, aufhebbaren Selbst erkannte der Vollendete noch einen Schatten von Interesse an diesem Selbst und seiner Welt Er sah darin die feinste Form des "Durstes", der an die Welt von Namen und Form bindet, – den Wunsch sie gedanklich zu meistern, sie im Geiste durch Begreifen zu ordnen Sah darin die feinste Form menschlieben Mechtwillens

Spätergeborene sannen nach über das Wunder des Nirvâna Zwar nicht, indem sie es als Wunder nahmen. Sie erkannten seine Leere als das allein Wesenhafte an, aber es ward ihnen zum Wunder und Problem, warum das Reich von Namen und Formen, die Welt und das Ich, vor ihm als überwaltigendes Blendwerk steht. Name und Form sind leer fur den Yogin, der ihren Kontur auszulöschen vermag, die Leere ist das einzig Wesenhafte an ihnen, und doch überwaltigen sie mit ihrem Kontur den von Unwissenheit Gebundenen Zwischen dem Alltagsweltgefühl und dem Zielerlebnis des Yoga klafft ein Abgrund, den die schmale Brucke des Yoga überwölbt Wer über sie an das jenseitige Ufer gelangt, sieht allen Kontur des Ufers von Welt und Ich, das er verließ, als wesenlos leer Wer diesseits verharrt, lebt in Namen und Formen gebunden. Die brahmanische Spekulation wußte die Gegensätzlichkeit dieser beiden Aspekte zu versöhnen. Sie objektivierte die widerstreitenden Bewußtseinslagen des Weltkindes und des Yogin im Mythos Sie spann zwischen beide Pole eine vermittelnde Aktion Die Erfahrung des vollkommenen Yogin findet ihren objektiven Ausdruck im Begriff des brahman Sein Zustand ist brahman Die Erfahrung des Weltkindes ist die Wirklichkeit der Erscheinungswelt Sein Zustand ist die Spaltung von Welt und Ich, der objektiviert ist im Begriff der maya Beide Zustände werden als Urzustand und Wandlungsform des Göttlichen gedeutet und der Begriff des

Spieles (lilâ) der göttlichen Kraft (schakti) vermittelt zwischen beiden Psychische Erfahrungen auf unterschiedlichen Ebenen werden im zeitlosen Mythos als kosmische Wirklichkeit objektiviert

Denselben Weg beschritt der Buddhismus, als in ihm neben den Yogin, der sich's an überwältigender reiner Erfahrung genugen läßt, der spekulative Betrachter trat, dem es aufgegeben ist, die polare Spannung zwischen Alltagsweltgefuhl und Zielerlebnis des Yoga begrifflich zu überbrucken Das Nirvâna, ursprunglich der Zustand des Erleuchteten, das Erlebnis reiner Leere jenseits von Namen und Formen, wird objektiviert zum Seienden an sich Die Leere wird zu dem Leeren. Als unaufhebbar letztes Sein ist das Leere (schûnyam) das Wesenhafte und der Urgrund aller Dinge Man kann auf das schûnyam ein Bild anwenden, das die orthodoxe Vedântalehre vom brahman gebraucht sie vergleicht es mit dem Wasser, das verschiedene Gestalten annummt und immer dasselbe bleibt - eben Wasser Das kontur- und formlose Element vermag sich in Wellen zu formen und in ihr Gekrausel zu gliedern, und in dem Tanz geformter Wogen bildet sich Schaum, entstehen Blasen So mag das eine Element als ein vielfach Unterschiedenes erscheinen als Wasser, Welle und Schaum Aber wenn seine Bewegung in sich verebbt, lost sich der Schaum ganz und gar im Spiel der Wellenlinien auf, danach zer schmilzt auch der wechselnde Kontur der Wellen in die Fläche regloser Flut, und es wird klar Wasser war alles, was in vielfaltiger Form durcheinander schwoll und schaumte1> - Welle und Schaum sind für die Lehre vom brahman Symbole der Entfaltungsstufen des Einen Unterschiedslosen zum göttlich-personalen Bewußtsein (ischvara) und zum menschlichen Bewußtsein (11va) Sinkt das entfaltete brahman wieder in seinen eigensten Urzustand zuruck, so geht das menschliche Bewußtsein über das Yoga-Erlebnis, in dem es sich personalen Gottheiten wesensgleich weiß, ins Namen- und Formlose ein, wie Schaum sich erst in Wellenlinien lost und durch sie in reglose Flut Weiß sich das brahman, von eigener maya gebunden, als Mensch (jiva), so lebt es im Alltagsbewußtsein Fuhlt es sich eins mit dem Wesen personaler Gottheit, so steht es auf Ehenen innerer Schau (dhyana), in Sphären des Yoga Kehrt es zu seinem wahren Stande heim, so ist es das Eine ohne ein Zweites, das darum kein Wissen von sich selbst hat, sondern reines Sein ist. Auch der Buddhismus kennt diese Dreigliederung in Schein des Alltags bewußtseins, Schein der höheren Ebene innerer Schau und in wesenhaftes

<sup>1)</sup> Ygl Vakyasudhâ 46/47, zitiert vom Kommentar Subodhini zum Aphorismus 7 des Vedantasara

Sein, das attributlose Leere ist Er spricht von ihnen als den "drei Leibern". Neben dem "Wesens-Leibe" (dharma-kâya) oder "Leib von Demant" (vajra-kâya) steht der "Selige-Glucks-Leib" (sambhoga-kâya) als Gegenstand übersinnlicher Yoga-Anschauung und der "geschaffene" oder "eigens zurechtgemachte Leib" (nirmâna-kâya): der Gegenstand sinnlicher Anschauung. Sie alle sind Erscheinungsformen des Erleuchteten, des Buddha. Denn die Leere, das Wesenhafte aller Dinge ist nichts anderes als der Buddha. Wer die Erleuchtung (bodhi) erfahrt, ist im Nirvâna, das heißt, er weiß sich selbst und alle Erscheinungen als gleichermaßen leer an Name und Formen wesenlos leer sind, da Leere ihr Wesen ist Fur den Buddha ist alles Buddha Darum ist Begriff und Bild des Buddha Symbol und Hieroglyphe der Leere Er bezeichnet sowohl die reine Leere, wie ihre Erscheinung in den übersinlichen und sinnlichen Reichen von Namen und Formen, deren Wesen ja Leere ist

Alles 1st Buddha: das heißt, alles 1st Nirvana, Leere, wie Schaum und Wellen nur Wasser sind Erleuchtung heißt, wissend seinen wahren Stand, den Stand aller Wesen erkennen Fur den Wissenden, der um die unterschiedslose Leere aller Erscheinungen weiß, hat es nie auf Erden einen Buddha gegeben Was in der Welt des Scheins als Buddha wandelte, ist nur ein Schein, der aus der Leere des Nirvâna ins hunte Spiel der Scheinwelt fällt. Sie selbst mit allen ihren Gestalten, die Namen und Formen tragen, ist ja nur Schein, ihr Wesen ist Leere Die Gestalt des Buddha, an die sich Chronik und Legende heften, ist nur ein "geschaffener", ein "eigens zurechtgemachter Leib" (nirmânakâya) des Leeren, der als ein Schein die Welt des Scheins - sie scheinbar belehrend und erlösend – durchwandelt Die leibhaftige Gestalt des Buddha, der als Mensch unter Menschen lebt (nırmanakaya), ist die Verkappung des "Wesensleibes" (dharmakâya) aller Wesen in eine eigens zurechtgemachte Form, die der Formenwelt sinnlicher Alltageerfahrung angepaßt ist Neben ihr lebt in der Sphäre übersinnlicher Anschauung, in den höheren Welten, die Yoga Erfahrung entriegelt, als Reflex des Wesensleibes der reinen Leere der "Selige-Glücks-Leib" (sambhogakaya) Über beide streht der Adept der Buddhalehre hinaus Ihm ist es aufgegeben, Buddha zu werden, das heißt, die Leere als sein eigenes Wesen und als das demantene unterschied-lose Wesen aller Wesen zu erfahren. So wie der brahman-Gläubige sich selbst als brahman, als unterschiedsloses Wesen aller Wesen erfahren will

Demant (vajra) steht als Zeichen für das ewig Unveränderliche, das in seiner Harte unverstörbar und unangreifbar ist. Als Bezeichnung einer donnerkeilartigen Waffe war der vajra in Indien von Alters her Symbol hochster gottlicher Macht Der "Vater Himmel" (Dyaus pitar, Zeus pater, Diespiter) ältester Zeit überließ ihn seinen Sohnen, den Erhen seines Vorrangs von den ubrigen Göttern Mithra in Persien, Varuna in Indien In Indien ging er auf Indra uber, als er in jungerer Zeit zum König der Götter wurde und den älteren König unter den Gottern, Varuna, in Schatten drängte Im Buddhismus ist Demant Symbol für die Sphäre absoluten Seins Darum ist der vaira. ein donnerkeilartiges Gerät ein bevorzugtes Requisit in den Händen der Lunstlerischen Symbole, die das Reich der reinen Leere vertreten sollen-Buddhagestalten tragen ihn in der geöffneten Krone, (Tafel 9) Figuren, die der schwaitischen Tantrawelt entlehnt und huddhistisch umgedeutet worden sind, tragen ihn in den Kronen und halten ihn in der rechten Hand (Tafel 31/32). Er ist ein unentbehrliches Requisit des Lama, dessen Ziel es ist, sein eigenes Wesen als demantene Leere zu erfahren. In den lamaistischen mandalas, die als lineare yantras mit figuraler Fullung das reine Sein, die Leere, mit ihren Reflexen in den Ebenen übersinnlichen und sinnlichen Scheins, zur Darstellung bringen, ist der Ort der demantenen Sphäre die Mitte des konzentrischen Gebildes. Als ein Stuck aus einem Bilderatlas des Geistes umspannt ihr Plan in seinen äußeren Bezirken das Reich der måyå, der Erscheinungswelt, die dem von Ahnungslosigkeit umfangenen Geiste Wirklichkeit dunkt, und - näher zur Mitte - jene Reiche innerer Erfahrung des Yogin, die zu jenem innersten Kerne leiten, dessen Wesen jenseits von Namen und Formen ist.

Was diese mandalas als Sphären der måyå oder Ahnungslosigkeit (avidyå), dann der inneren Anschauung (dhyåna) und schließlich der höchsten Weisheit, die Erleuchtung, Nirvåna, Verwirklichung der Leere ist, umschließen, sind verschiedene Aspekte kosmischer Wirklichkeit und zugleich Stadien des Bewußtseins Hier ist der Weg zur Vollendung aus der inneren Erfahrung lehrhaft-anschaulich auf die Bildebene projiziert und als Aussage über das Wesen aller Wesen hinausgestellt Aber nicht, um in ruhevoller Statis betrachtet zu werden. Hier soll der im Eingeweihten verborgene Buddha zu seiner eigenen Buddhaschaft erwachen, indem er diese mit Figuren bezeichnete Landkarte seiner Wegstadien vom äußeren Rande unerhellten Daseins bis zur Mitte durchwandelt Er ist ja selbst nichts anderes als das Wesen dieser demantenen Mitte, gebinden von Unwissenheit (avidyå) In diesen Bildern schaut der Geist des Andächtigen sein eigenes reines Wesen in unterschiedlichen Stadien der Selbstentfremdung und Heimkehr zur Wahr-

heit seiner selbst an, in die Mitte heimkehrend erfahrt er ein Erwachen (hodhi), das ein Entschlafen (nirvåna) ist in traumlos tiefe Ruhe, weil der Unterschied von Ich und Nicht Ich, der von Wachen und Traum untrennbar ist, als wesenlos leer erfahren wird

Das tibetisch abgefaßte "Schricakra-sambhåra Tantra", das von der inneren Bildentwicklung des "schri-cakra", des "Kreises der Seligkeit" handelt, setzt in den Mittelpunkt eines figural gefullten yantras die gottliche Gestalt Mahâsukhas ("Hochste Seligkeit" tibetisch bDe mChog) Er ist Symbol der Leere, eine Form des vajrakåya, des "Leibes von Demant" (Tafel 29/30) Seine vielarmige hochaufgerichtete Gestalt im Flammenkreise umschließt mit zweien seiner Hände ein liebendes Wesen, in das er eingelt, indes es ihn mit Armen und Beinen umfangen halt

Mahäsukha und seine Geliebte sind eine Entlehnung aus der Symbolwelt des Schivaismus Schiva und Käli-Durgå einander umschlungen haltend, stellen das Gottliche und seine schakti dar Das reine gottliche Sein und seine Entfaltung zur Aktivitat im Schein sind ein und dasselbe und sind doch zweierlei Die Erscheinungswelt ist Schein und nicht Wesen des Göttlichen, und doch hegt ihrem Schein nichts anderes Wesenhaftes zugrunde, als allein das Gottliche Samsära und Nirvana sind zweierlei und doch ein und dasselbe, das gottliche Sein und seine Kraft, die sich entfaltet, sind nicht auseinander zureißen Das große Symbol für diese logische Paradoxie, die alle Wahrheit vom brahman und seiner mäyshaften Entfaltung umschließt, ist die Vereinigung der Liebenden das Mysterium, in dem zwei unauflöslich eines sind Ihr Bild in der Kunst ist Hieroglyphe für die göttliche Einheit der Welt, ist allumfassende Wesensaussage, die Gott und Mensch, Sein und Schein unterschiedslos zueinander in Beziehung setzt

Da die weibliche Gestalt die schakti darstellt, die grammatisch weiblich ist, fällt ihr nach orthodox brahmanischer Anschauung Aktivität als Aus druck ihres Wesens zu Schwa als das innenfaliete reglos Göttliche wird gem als ruhend dargestellt. Es heißt, er liege reglos wie ein Toter ausgestreckt, indes die Göttin, über seine Brust geneigt, zartlich mit ihm verschmilzi<sup>1)</sup> –

<sup>1)</sup> Vgl Karpuradistotra (Tantrik Texts, Vol IX) Vers 18 – Trennt man gedanklich vom Gotte seine göttliche Kraft, so nimmt man ihm das Leben, es bleibt ein Toter (schava) Schiva ohne schakti ist nur ein schava (Leichnam) Die Bestatigung für diese Anschauung findet der Inder darin, daß der Vokal i mantra für schakti ist, und daß, wenn man aus dem Schriftbild "Schiva" das i tilgt, nach indischer Schreibgewohnheit, schava" übrigbleibt Vgl z B Brahmavanvarta Purana III 2 8 ff

Die buddhistische Auffassung des Symbols vertauscht die Pole an ihm Fur sie ist nicht der männliche Teil Zeichen des reinen göttlichen Seins und die weibliche Gestalt Ausdruck seiner zum Schein sich entfaltenden Kraft, ihr ist die weibliche Gestalt die Weisheit vom jenseitigen Ufer des Nirvâna (prama) oder die Leere, der göttliche Liebende aber, der sie umschließt, ist die Erscheinungsform, in der die höchste Wahrheit dem Bewußtsein greifhar wird. der Weg der Buddhalehre, der zur Wahrheit hinfuhrt und dessen Restand an Namen und Formen in ihr zur Aufhebung gelangt, (upava) und das Ethos, mit dem die Wahrheit sich in der Welt des Scheins bezeigt Dieses Ethos ist das Allerbarmen (karuna) die notwendige Geste der Weisheit, die Namen und Formen als leer durchschaut, zur Unterschiedslosigkeit aller Erscheinung vordringt und um die universale Buddhanatur aller Dinge weiß Der Gott umschließt die weibliche Gestalt der höchsten Weisheit und geht in sie ein, die an ihn schmilzt - so stellt er die Einheit von Weisheit und Erkenntnisdrang zur Schau, die unlösliche Verbindung der Wahrheit mit dem Weg zu ihr, der nichts anderes als die Entfaltung ihres Wesens in das Reich der Formen und des Formuherten, der Namen und des Sagharen ist und. wenn er in die Wahrheit mundet, seine Namen und Formeln als leer erweist.

Die buddhistische Auffassung hat die Pole des Männlichen und Weiblichen als Zeichen des Gottlichen und seiner Entfaltung augenscheinlich vertauschen mussen, weil sie sonst nicht mit dem grammatischen Geschlecht der Begriffe, die sie im Buddhismus verkörpern sollen, harmoniert hätten. Die Entfaltungs form der Wahrheit der Weg der Buddhalehre, Upaya ist männlich, die höchste Weisheit, die Nirvâna, Leere ist, Prajnâ, hat weibliches Ge schlecht Der Gestus der beiden Figuren, wie der Buddhismus sie der schivaitischen Kunst entnahm, ließ diese Umdeutung zu im hinduistischen Vorbild zur Mahâsukhagruppe ist Schiva nicht in totengleicher Ruhe dargestellt, sondern in ekstatischem Siegestanze Die ursprungliche schivaitische Bedeutung der Mahasukha-Gruppe ist unverkennbar, da der Lamaismus bei ihrer Übernahme kaum etwas an ihr geändert hat Mahâsukha in seinem waffenstarrenden grausigen Schmuck ist eine der schreckenerregenden (bhairava) Erscheinungsformen Schivas, die ihn als Besieger feindlicher Dämonen feiert Er hat den elefantengestalteten Dämon erschlagen und feiert, von der Göttin ekstatisch umschlungen, seinen Triumph im Tanze Die Trophae, das blutige Fell des Feindes, schwingt er inmitten seiner Waffen

Der Buddhismus hat an dieser episch-mythischen Situation substantiell nichts verandert, aber ihr Detail und ihre Requisiten bis ins einzelne einer volligen Umdeutung unterzogen. Die epische Situation ist zur zeitlosen Wesensaussage geworden, und alles, was sie in ihrer Eigenart charakterisierte, indem es nur sich selbst schlicht aussagte, ist vergeistigt zum Symbol Der buddhistische Adept, der dieses ursprunglich rein schivattische Bild des Gottlichen, das sich in seinem Bestande so treu geblieben ist, vor seinem inneren Auge aufruft, um sich selbst mit ihm gleichzusetzen, vollzieht an ihm ein großes Spiel der Interpretation, in dem das sinnliche Symbol allegorische Transparenz entwickelt.

Mahâsukha und seine Geliebte bezeichnen als Mittelfigur des "schricakra" das wesenhafte Sein, den "Leib von Demant" (vajrakâya), den der Eingeweihte als sein eigenes und aller Wesen Wesen erfahren will, indem er die Dynamik des "Kreises der Seligkeit" (schri cakra) vor seinem inneren Auge entwickelt Einweihung lehrt ihn, - soll seine Andacht Erfolg haben - das Ziel seiner Übung gedanklich vorweg zu nehmen. Er muß sie damit beginnen, daß er sich selbst als die Mitte aller Mitten seines vantra weiß - also als Mahasukha, und an diesem Bewußtsein wahrend des Prozesses innerer Bildentfaltung und -einschmelzung festhalt. Als eine wirksame Vorbereitung dazu empfiehlt der Schricakra sambhara eine Übung fur den Abend, die den Adenten befahigen soll, am nachsten Morgen den vielgliedrigen Prozeß innerer Schau in geeigneter Verfassung anzutreten Vor dem Einschlafen soll der Glaubige sich selbst als "Buddha, dessen lauteres Wesen Demant ist" (Buddha Vajrasattva) wissen und mit diesem Wissen mählich in den ruhigen Stand der Leere gleiten. Wie mit einem gottlichen Leibe erwachend soll er sich selbst in seiner Umgebung als Mittelpunkt eines mandala fuhlen, soll sich als das göttliche Sein in seinem reinen Stande wissen, indem er sich selbst als das memander verschlungene gottliche Paar erschaut Ein mantra, mit dem er diese Gleichsetzung als Aussage vollzieht, hilft ihm dazu

Dann bringt der Adept in sich das Gefühl hervor, das dem Wissen um die unterschiedslose Gleichheit aller Erscheinungen in der Leere, die ihr Wesen ist, gemäß ist und das einzig seiner göttlichen Situation angemessen ist er entwickelt das Gefühl des Allerbarmens, das sich in segnendem Gedenken nach allen Seiten unterschiedslos ausbreitet Zu diesem Akt bedient er sich wie durchgängig – innerer Anschauung Er läßt Strahlen in den Farben der vier Himmelsrichtungen blau, grün, rot und gelb von den Häuptern Mahäsukhas, als der er selbst vor seinem inneren Auge steht, nach allen Seiten

ausgehen Ihre Farben verburgen, daß sein Gefühl des Allerbarmens (karuna) den ganzen Weltenraum durchdringt

Es folgen weitere vorbereitende Übungen innerer Bildentwicklung, die ihn reif machen sollen, das eigentliche mandala mit seiner außerordentlichen Gestaltenfulle vor dem inneren Auge zu entwickeln. In ihnen sieht der Glanbige sich in seinem menschlichen Stande als Adept und verehrt die lange Linie der Lehrer, auf der die Geheimlehre des mandala bis zu ihm selbst herabgekommen ist. Er schaut sich selbst zu einer unendlichen Schar ver ehrender Schuler anwachsend, die den Lehrern huldigen. An der Spitze dieser Lehrer steht Mahasukha selbst, denn die Offenbarung des Gottlichen muß 14 in letzter Instanz Selbstoffenbarung des Gottlichen sein Mahasukha ist der Urlehrer seines mandala wie Schiva der Urlehrer der orthodoxen Tantras Er verehrt die Reihe der Lehrer, indem er in rein geistiger Form die Kultakte vor ihrer innerlich erschauten Anwesenheit vollzieht, die der Fromme vor dem sinnlich greifbaren Kultbild oder seinem inneren Gesicht zu üben pflegt (vgl oben S 39) Mit Gebet und Bekenntnis weiht er sich auf der Ebene innerer Schau den Lehrern und der Lehre des mandala, in dem das Göttliche zum Heil des Eingeweihten sein Wesen in Namen und Formen gekleidet hat Er rezitiert Formeln, die Hemmungen der bevorstehenden Andacht vernichten und ihren Erfolg verburgen sollen und begleitet sie mit Bildern ihrer inneren Wirkung er sieht zahllose lichte Gestalten, die den Weg der werdenden Buddhas (Bodhisattvas) zur Wahrheit antreten, und andere, dunkle, denen ein Dolch das Haupt durchbohrt

Zum Abschluß dieser vorbereitenden Übungen, die ihn mit der Gewißheit durchtranken sollen, daß er reif ist, die Selbstoffenbarung der Wahrheit in Gestult der Dynamik entfalteter und eingeschmolzener Gesichte an sich zu erfahren, spricht er die großen Formeln, die den Sinn des mandala die Weisheit vom anderen Ufer umsehließen

"Om, 1ch bin rein (schuddha) in meinem Wesen, wie alse Dinge in ihrem Wesen rein (das ist leer) sind " – und , mein Wesen ist Demant des Wissens um die Leere"

In the number of denkend vorweg, was er schauend an sich erfahren will

Aus dieser Leere, die sein eigenes Wesen ist, entwickelt er - analog der scheinbaren Entfaltung des reinen Göttlichen zum Schein - ein Bild der ganzen Welt Sie ist nichts anderes als er selbst in seinen verschiedenen Sphären sinnlichen und geistigen Daseins und muß darum, wie sein eigenes Wesen die Gestalt des inemander verschlungenen Paars, Mahâsukhas und seiner Geliebten zum wesenhaften inneren Kern haben<sup>1</sup>)

Im Sinne altbrahmanischer Weltentfaltungslehre laßt er zunachst das Ungestaltet Namenlose (die Leere, die er als sein Wesen weiß) sich schrittweis in die vier Elemente umsetzen, die ausemander hervorgehen. aus dem Leeren die Luft, aus der Luft das Feuer, aus dem Feuer Wasser und aus dem Wasser zuletzt Erde. Er vollzieht diesen Entfaltungsprozeß, indem er die Sinnbilder der Elemente vor sein inneres Auge bringt einen weißen Halbkreis mit wehenden Fahnen, ein rotes Dreieck mit flammendem Juwel, einen weißen Kreis mit einem Topf und ein gelbes Quadrat mit dreikantigen Donnerkeilen an den Ecken Sie entsteigen der Leere und gehen auseinander hervor, da die mantraschakti mystischer Silben, die ihre Erscheinung im Reiche des Schalls sind, sie aufruft die Silbe "yam" ist Luft und zaubert ihr symbolisches Bild herauf, "ram" das Feuer, "vam" das Wasser und "lam" die Erde Sie entwickeln sich aus dem inneren Bilde der Silben, wie aus der Silbe ..sum" die leuchtende Erscheinung des Gotterberges Sumeru aufwächst, der Axe des Welters, deren vierkantiger Juwelenleib mit Flachen von Kristall, Gold, Rubin und Smaragd in den Farben der vier Weltgegenden funkelt Ein glaubiger Hindu wurde auf seiner Gipfelflache die Palastwelt des Gotterkonigs Indra und seiner Sehgen erblicken Amarâvatî, die "Statte der Unsterblichen", der Adept des buddhistischen mandala entwickelt an ihrer Stelle einen Klostertempel (vihâra) als dem Buddha einzig gemäßen Raum (Tafel 27/28) Ein quadratisches Gebaude aus Juwelen mit vier Eingangen auf den Seiten, umgeben von magischen Mauern aus Demant (vajra) Sein Dach ist zu einer Spitze aufgewölbt wie jene Kuppelgräber auf Erden, die als Reliquienbehälter vom volligen Nirvâna Erleuchteter zeugen Die Mitte seines Inneren bildet ein Kreis mit einer entfalteten Lotusblume, deren acht Blatter sich nach allen Richtungen der Windrose erstrecken (den vier Hauptpunkten des Horizonts und den vier Zwischenrichtungen) Auf ihr sieht der Andachtige sich selbst stehen in Gestalt Mahâsukhas, der die weibliche Gestalt umschlungen hält Als "Höchste Seligkeit der Kreise" (cakramahå-

<sup>1)</sup> Leider ist mir kein Bildwerk zur Hand, das den folgenden Anweisungen innerer Bildentwicklung als Illustration dienen k\u00f6nnte Das auf Tafel 27/28 abgebildete mandala, zu dem wiederum ein beschreibender Text fehlt, vermittelt immerhin die typischen Z\u00e4ge solcher Bildentwicklungen In manchem Detail, z B dem quadratischen Tempel der Mitte samt seinem Schmuck entspricht es durchaus den Anweisungen des Schricakrasambharatantra.

sukha) sieht er sich vierkopfig und achtarmig und wird sich kontemplativ seines Wesens bewußt Seine vier Haupter bezeichnen die vier Elemente Erde. Wasser. Feuer. Luft in ihrem immateriellen übersinnlichen Zustande. zugleich aber auch die vier unendlichen Gefühle (apramâna), mit denen sich ın stetiger Übung durchdringen dem Nirvâna entgegenreifen heißt das Allerbarmen (karuna), die unendliche Liebe (maitri), die unendliche Heiterkeit (muditâ) und die unendliche Gelassenheit (upekschâ). Sie bezeichnen ferner vier Formen des Wissens um die Leere des Seins wie des Nichtseins (bhâvaund abhâvaschûnyatâ), um die Leere des Wesens (paramârthaschûnyatâ) und um die völlige Gleichheit aller Dinge in ihrer wesenhaften Leere (Tafel 29/30) Das vordere Anthiz ist blau, das ruckwärtige rot, die Gesichter zur Linken und Rechten grun und gelb so beherrschen sie mit diesen Farben den Weltraum nach allen Richtungen Jedes hat drei Augen, vor denen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft stehen und alle drei Welten die Welt der Sinnlichkeit (Lâmaloka), die formerfullte Weltenreihe übersinnlicher Schau (rupaloka) und die formleeren Welten höchster Yogaubung (arûpaloka)

Mahâsukha hat zwolf Hände Sie bedeuten das Wissen um die zwölfgliedrige Formel des Werdens und Entwerdens von Scheinwelt und unwissendgebundenem Bewußtsein den Fundamentalsatz der buddhistischen Lehre (pratîtyasamutpâda) Den Stand höchster Vollkommenheit, das Leere Sein, das sich als ichfreies unterschiedsloses Allerbarmen äußert, symbolisieren die Embleme der obersten heiden Hände, die umarmend gekreuzt sind der Donnerkeil (vaira) als Zeichen des schünvam, die nach allen Seiten tönende Glocke als Sinnbild des Erbarmens Die obersten seiner ausgebreiteten Arme zerren nach rechts und links das Elefantenfell der Unwissenheit auseinander. das seinen Oberleib bedeckt, eine dritte Rechte balt eine stundenglasförmige Handtrommel wie sie Schiva in seinem ekstatischen Tanze trägt, wenn er das blutige Fell eines elefantengestaltigen Damons siegestrunken im Walde seiner Arme schwingt, sie gult als Zeichen der Freude, die von der Lehre ausgeht Die vierte Hand zur Rechten halt eine Streitart, die Geburt und Tod abschneidet und den Samsara an der Wurzel vernichtet, die nächste einen Dolch, der die Schar der Hemmungen auf dem Wege des Yogin (Stolz, Unglauben, Mangel an Ernst usw ) beseitigt, während die letzte Rechte einen langen Dreizack schwingt, der Zorn, Begierde und Verblendung totet Fine Linke trägt den Asketenstab mit Rasselringen, den der Monch auf seinem Bettelgange bei sich führt, um schweigend und innerlich reglos sein kommen denen anzuzeigen, die seine Schale mit Speise füllen wollen Ihn kront ein

vajra. Er besagt, daß Mahâsukha, mit dem der Andachtige sich in innerer Betrachtung gleichsetzt, um ihm gleichzuwerden, im demantenen Stande der Leere weilt. Drei ausgestreckte Hande zur Linken halten eine mit Blut gefullte Schadelschale, eine Wurfschlinge und am gestrafften Schopf den abgeschlagenen Kopf Brahmâs mit vier Gesichtern, denn der Zustand, den Mahâsukhas Gestalt symbolisiert, macht ein Ende mit Sein und Nichtsein, fangt alles Wesen mit demantener Schlinge und löscht die Welt des Samsâra aus. Ihre geistige Spitze, ihr oberster Regent ist fur buddhistisches Denken Brahmâ. Er hat seine hochste Wurde eingebußt, den Sinn seiner Existenz im Rahmen orthodox-hinduistischen Denkens verloren; Wahrheit und Wesen uber aller Erscheinung zu sein, Weltgrund und Quelle aller Offenbarung. Der Buddha hat ihn in seinem Wandel zur Erleuchtung seiner absoluten Stellung enthoben und in Schatten gedrangt. Fur seine Anhanger ist Brahmâ nur der Weltgeist in der hochsten der Sphären, die übersinnliche Schau entriegelt, nur das sublimste Geschopf der Scheinwelt - noch zu befangen in ihr, um die wahre allerhochste Erleuchtung aus eigener Kraft heraufzufuhren, wie es der Buddha vermocht hat. Seiner sublimen Geistigkeit ermangelt nichts außer dem Einen eben, was not ist: der Erleuchtung, die den Schein, in dem er waltet und von dem er selbst ein Teil ist, in Nirvana aufhebt. Seine sublime Geistigkeit reicht nur hin, den Buddha als solchen zu erkennen, wenn er durch Erleuchtung Nirvâna erreicht hat, und dem Vernichter der Scheinwelt zu huldigen, wenn er den Sinn der Erleuchtung in sich bewegend einsam unter einem Baume sitzt. Sein Amt ist es, als höchster Regent der Scheinwelt den Erleuchteten anzuflehen, daß er mit seiner Weisheit die Welt erhelle und ins Nirvâna fuhre, wenn der Buddha seine Erkenntnis als eine dem Sinn der Vielen unfaßbare in sich zu verschließen geneigt scheint. Mit seinem göttlichen Munde feiert er den Beginn der Laufbahn des Erleuchteten, wie ihr Ende, wenn der Buddha mit dem Eingehen in volliges Erlöschen (Parinirvâna) den Schein seiner Leibhaftigkeit - sich selbst als numänakäva der demantenen Leere - leiblichen Augen entruckt1).

¹) Vgl. Mahāvagga I. 5 (m Oldenbergs Übersetzungswert "Reden des Buddha", Munchen 1922, S. 38 ff.). – Brahmās Strophe bei Buddhas Parinirvāna: Mahā-parnibbānasuttanta VI. 10 (Dighanikāya XVI) (m R. O. Frankes Dighanikāya Ubersetzung S. 185). – Von Brahmās Unfāhigkeit, den Schein zu zerstreuen, der ihn selbst als höchstes Wesen der Scheinwelt befängt, wird im Kevaddhasutta 81/83 gehandelt. (Dighanikāya XI, bei R. O. Franke, S. 165). Es berichtet von einem Mönche, der sich durch samādhi zu immer lichteren Götterwelten erhebt

Mit dem rechten Fuße tritt Mahâsukha auf den roten abgemagerten Leib der Zeit, die Dolch und Schadelschale halt – sie bedeutet den Irrwahn das Nirvâna sei Vernichtung Der Linke tritt einen schwarzen Dämon nieder, der in zwei rechten Handen Handtrommel und krummes Messer, in den Linken Stab und Schädelschale trägt Er ist Symbol des entgegengesetzten Irrwahns des Glaubens, der Samsåra sei ewig

Wie diese großen Gesten und Embleme ist auch alles Detail an Haltung und Attributen der Gestalt Mahäsukhas bedeutungsvoll und muß vom Adepten in seinem besonderen, buddhistischen Sinn und seiner vergeistigten Bedeutung verstanden werden, um ihn ganz mit der Wesenhaftigkeit Mahäsukhas zu durchdringen, der er, sie anschauend, sich gleichsetzt.

Zum Zeichen, daß er die Frucht aller vorbereitenden guten Werke, die sein Wesen lautern, in sich aufgehäuft hat, ziert ein Wunschedelstein (eintämani), der alle Gaben gewährt, das zum Schopfe aufgebundene Haar Mahâsukhas Die Sichel des jungen Mondes schmückt die linke Seite seines Schopfes sie hedeutet das unaufhaltsame Wachstum und Sich-Vollenden der Weisheit im Junger Ein vierkantiger Demant in den Farben der vier

und ihre Wesen um die Lösung der großen Frage hittet, worin die Stofflichkeit der Welt (ihre Grundelemente Erde, Wasser, Feuer und Luft) ihre völlige Aufhebung finde Er wird von den mederen Himmeln Indras und der vedischen Götter immer höher hinauf verwiesen, bis er an die höchste gestige Instanz der höheren und höchsten übersinnlichen Erscheinungswelten gelangt, zum Großen Brahmä Aber auch er, der sich für allwissend ausgibt und große Spruche tut, muß bekennen, daß er die Lösung dieser Frage nicht besitzt, und verweist den Mönch an den Buddha Denn das Wissen um diese Aufhebung der Erscheinungswelten ist die Weisheit des Nirväna, sein Aufgang ist die Erleuchtung Brahmä ist für den Buddhisten von avidya umfangen, sonst ware er nicht gestiger Walter der Welt, sondern unaffindbar, unsagbar, ware Nirväna Er ist micht Urgrund der Welt, der sich in ihren Schein wandelt oder ihn hervorbringt, sondern unter den Geschöpfen, aus denen die Erscheinungswelt besteht, nur das erste, das nach penodischem Welt vergehen am Beginn einer neuen Weltzeit, aus dem Zustande des Unentfaltet Attributlosen hervorgeht

Seine sublime Geistigkeit innerhalb des Bannes des Scheins befähigt ihn auch, erkennen, welches Wesen etwa die Anlage hat, auf Grund nonenlangen Reifens sich und anderen die allerböchste Erleuchtung heraufzuführen, und er vermag in ihm die Intention auf dieses Ziel der Erleuchtung anzuregen (bodhieitta utpada) Aber seine Brahma Göttlichkeit erschließt ihm selbst keinen unmittelbaren Weg zur Erleuchtung

Weltgegenden kront sein Haupt und bezeugt, daß die Buddhalehre, die in die Weisheit eingeht, wie Mahasukha in die Geliebte, sich an die Wesen aller Weltgegenden wendet. Die Kronen aus je funf Schädeln, die er auf jedem seiner Haupter tragt, der Kranz von funfzig abgeschlagenen Köpfen, der uber seine Knie herabhangt, symbolisieren geistige Siege auf dem Wege zur Vollendung, Seine Gesichter dräuen und zeigen die Zahne, zum Zeichen, daß Måra, der Versucher samt allem Irrglauben uberwunden ist. Denn der Versucher, der den Weg des werdenden und vollendeten Buddha immer wieder gekreuzt hat, symbolisiert in seiner schillernden Erscheinung alle Hemmungen, die dem werdenden Buddha, dem Adepten des mandala begegnen konnen. Mit der Laute in der Hand, umgeben von seinen reizenden Tochtern, verlockt der Schone zur Lust des Lebens und verlockt zum Wahn, fur wesenhaft und gehaltvoll zu nehmen, was völlig leer ist. Den Widerstrebenden aber bedroht er in seiner schrecklichen Gestalt mit einem Heer tobender Unholde, um die Todesfurcht zu erwecken, die an das Leben bindet und die Erkenntnis fernhalt, daß Tod und Leben gleich wesenlos sind.

Ohrschmuck und Halskette, Armringe, Gurtel und ein Knochenkranz auf dem Haupte Mahäsukhas bedeuten Unerschrockenheit, Liebe, Keuschheit, Kraft und innere Schau: die Fähigkeiten, die den Weg zur Erkenntnis der Wahrheit saumen.

Man mag es bewundern, wie vollstandig es dem buddhistischen Denken gelungen ist, eine solche mit Emblemen beladene Gestalt des Schivaismus, ohne an ihr außerlich zu andern, in seinem Sinne auszudeuten. Wer mit ındischer Symbolik vertraut ist, wird an diesen vergeistigenden Interpretationen kaum etwas Gezwungenes finden. Auch ist diese Umwandlung mythischen Emblems in allegorisches Requisit Leine spezifische Leistung des Buddhismus, sie findet sich ebenso im hinduistischen Denken. - Der tantristische Einschlag im spaten Buddhismus trug die Gestalt Schivas in den Zenith seines Symbolhimmels, aber eben sie bot einer vergeistigenden Interpretation in asketischem Sinne gluckliche Angriffspunkte. Er vereinigt die Polarität des Sinnlichen und Asketischen in seinem Wesen. Das Kûmasûtra ist von seinem Diener, dem gottlichen Bullen Nandin, offenbart: aus dem Liebesspiel der Hochzeitsnacht des "Großen Gottes" mit seiner Gemahlin Pârvatî (Kâlî-Durgâ) kam den Menschen die Wissenschaft um die Kunst des Sinnenglücks, Aber Schiva ist auch der große Yogin unter den Göttern: der Strahl seines von Askese glühenden Auges verbrannte den Liebesgott zu Asche, als er den Pfeil gegen ihn aufzulegen wagte. Auch in der Haltung

des Siegestanzes mit dem Elefuntenfell, bei dem ihn seine trunkene Gattin umschlingt, trägt er die Zeichen des Asketentums. Wie alle anderen sind natürlich auch sie Mahäsukha verblieben das Tigerfell mit um die Hüften baumelnden Prunken und Schweif, die Asche von Leichenplätzen als Schminke des Leibes und der lange Bettelstab des Wanderasketen.

Von Schwa, dem Herrn der schakti, die von ihm untrennbar ist, hat Mahâsukha auch den vierfrichen Ausdruck seiner vier Gesichter friedvolle Ruhe und drohenden Zorn, Herrscherpathos und die Rätselzüge der mâyâ, mit der Schwa als kosmischer Yogin das Erscheinungsspiel der Welt entfalter

Auch die weibliche Gestalt, die den gewaltigen Gott in liebender Ekstase umschlingt, ist dieselbe geblieben und für das wissende Auge des buddhistischen Adepten durchaus verwandelt. Sie ist nicht mehr Parvati (Kali-Durga) die Gattin Schivas, die Eingangsgebete königlicher Inschriften als lustvolle Erregerin seiner Kraft mit ihm zu feiern lieben, sie ist Symbol der Wahrheit Sie umwindet den Körper des Erhabenen in entfesseltem Glieder spiel nicht weil sie die göttliche Idealgestalt der hebenden Gattin ist, deren mythischer Flammentod so viele Scheiterhaufen der Witwenverbrennung auf Erden entzunden half - in die Anstallene Helle reiner Geistigkeit ge hoben, sagt ihr unendlich liebevoller Gestus, ihre erfullte Hingabe, daß Leere, Weisheit, vollkommene Stille und höchste Seligkeit unzertrennlich sind von Erkenntnisdrang, Weisheitsweg und Allerbarmen Sie umarmt beseligend wie das Nirvâna den Erleuchteten, den Sieger umfängt. Sie hat nur ein Gesicht, denn in der Leere, die aller Erscheinungen Wesen ist, haben sie alle unterschiedslos ein und dasselbe Antlitz Sie hat zwei Augen, denn sie um greift beiderlei Wahrheit die Wahrheit des Scheins wie die hohere des Wesens Ihre Linke hält eine Schädelschale, die rechte ein krummes Messer mit einem Griff aus Demant, dem Zeichen der Weisheit Es schneidet alle Reflexionen ab, die der hochsten Erkenntnis im Wege stehen, da sie mit Namen und gei stiger Form beladen sind Ihr Haar fließt frei herab, denn der Knoten, der alle Dinge bindet, ist für sie gelost. Sie ist nacht kein Schleier der Leiden schaft, die auf Nichtwissen beruht, verhullt sie - Das Feuer höchsten Wissens verbrennt alles, was ihm entgegensteht, darum soll der Andachtige die Weis heit, die der Erkenntnisweg umschließt, inmitten eines Flammenkranzes schauen

Rings um den quadratischen Klostertempel, in dem Mahâsukha und seine Gehebte als Bild der Leere, des reinen Seins und namenloser Sehgkeit sich umschlungen halten, hegen form und namenerfullte Reiche des Bewußt seins, zu denen das formlose Sein sich entfaltet, zu denen der Yogin von der Erfahrung des Nirvåna als Spharen des Scheins zurucksinkt, solange seine Schein-Persönlichkeit – die Frucht langen Unwissens früherer Leben – sich noch nicht im letzten Erloschen (Parinjrvåna) des Todes aufgelost hat Von allen vier Weltrichtungen führen Tore in den Stand der Wahrheit, den die Tempelmauern umschließen, hegende Gazellen mit dem Rad der Lehre zwi schen sich schmucken den Torsturz ein Erinnerungszeichen an die große Heilstat im Gazellenham zu Benares, wo der Buddha zuerst das Rad der Weltherrschaft seiner Lehre den Lauf beginnen hieß Wie sie bis heute den Eingang buddhistischer Klöster schmücken, darf auch anderer Zierat festlicher Symbole, der den wirklichen Kultstatten eignet, ihrem Abbild vor dem inneren Auge nicht fehlen Wimpel und Glockengirlanden, daneben weiße Sonnenschirme und Yakschweif Wedel als Symbole des Weltherrschers zieren die Außenwände, Kuppelbauten als Zeichen des Nirvåna kronen die Eingänge wie das Dach des Tempels

Wie dese Klosterhalle als Schale um den Kern der beiden gottlichen Ge stalten – ein getreues Abhild wirklicher Kultstätten – auf dem Gipfel des Weltberges mit all ihrem bedeutsamen Detail vom inneren Auge des Adepten als Hieroglyphe des unsagbaren Standes der Vollendung aufzubauen ist, sollen sich um sie gestalterfüllte Sphären breiten, deren kosmographische und gottlich-personale Bestandteile andere Ebenen seines Wesens darstellen

Ein blauer Kreis umgebe den Tempel als erste Entfaltung des Leeren zum benannten und geformten Schein er bedeute das konturerfullte Geistige (cittam) In ihm stehen mitsamt ihren Göttern acht große Wallfahrtsorte der indischen Erde Denn dieses Indien, das sich wie ein spitz auslaufendes Lotusblatt vom Mittelpunkt der Welt gen Suden streckt, indes der Götterberg Sumeru im innersten, gegurtet vom Himilaya und ferneren hohen Schnecketten, wie ein gewaltiger Blutenstempel der Mitte eines Lotuskelches entragt, ist ja wie die Welt gestalterfullten Geistes, die sich von seiner Anschauung speist, Entfaltung der Leere zum Schein Innen und Außen, die Welt und das Bewußtsein, das sie denkt, sind ein und dasselbe, zwei Kerne einer scheinbaren Polarität, zwei Scheinseiten eines Wesens, die ineinander stürzend zu ihrem Wesen eingehen, das Leere ist

Wester entfaltet sich die Leere zum Reich der Sprache, das der Adept als eine rote Ringsläche erschauen soll, die den blauen Kreis umschließt Auch sie erfüllen heilige Orte der Erde mit ihren Gottheiten. Wie aber die innere Anschauung des mandala Ring um Ring in die Breite wächst und vom Geist über die Spriche aus dem Inneren des Menschen an seine Außenfläche drängt, sinkt die kosmische Bedeutsamkeit der hinzutretenden Vorstellungen, die über den Himmeln auf dem Gipfel des Weltberges anhub, tiefer und tiefer. Der blaue Kreis des Geistigen ist ein Zeichen für die Himmelswelten, mit deren Geistern der Yogin im Durchging zur Leere, zum Nirväna Rede und Antwort tauscht, die sprächlichen Schalles nicht bedürfen, der rote Ring ist Symbol der Erdfläche Die Spräche leiht dem Geiste Schwingen, deren er, der diehten Atmosphäre sinnlicher Raumwelt enttauchend, zu entraten vermag Wie sie die Brücke ist vom Geist zum Raum, grenzt der außere Rand ihres symbolischen Bezirks an die weiße Ringfläche des Korperlichen, dem als Entfaltung im Weltgebäude Reiche unterhalb der Erdfläche entsprechen

Dreimal acht Paare gottlicher Wesen in der Haltung Mahâsukhas und seiner Geliebten fullen die drei Ringe, die das Wesen des Menschen und das Weltganze in seinen drei Sphären als Entfaltungen der Leere (schunyam) darstellen Wenn der Yogin sein inneres Gesicht wie die Welle eines Stein wurfs in immer weiteren Ringen mit ihnen ausbreitet und sie klar erschaut, soll er sie nicht für bloße Schöpfungen seines inneren Auges voll symbolischer Bedeutung halten In ihnen allen, die auf Indiens Erde ihre Statten der Verehrung haben – Ziele der Wallfahrt –, tritt das reine Sein gottlich personal auseinander, (sie sind der nirmänakaya des schunyam)

Da aber die Entfaltung der namen- und formlosen Wahrheit, der Leere (schunyam) im Reich des Geistes und der seehschen Haltung nichts anderes ist, als der vom Buddha verkundete Erkenntnispfad mit seinen Stufen, in dessen Begriffs- und Formelschatz die Wahrheit (dharma) auseinandertritt, wie das Gottliche aus seinem reinen Stande (dharmakâya) zum sinnlich greifbaren Schein (nirmânakâya) oder zum übersinnlich inneren Schaublid (sambhogakâya) sich entfaltet, sind alle Gestalten dieser Ringe – dieser mandalas im mandala – zugleich nichts anderes als die formhafte Erscheinung der Wahrheit sind die Grundbegriffe der Buddhalehre Sie sind Wegsteine und Leitzele des Erkenntnispfades, die der Adept in vollkommen klarer Schau erreichen muß, um sie hinter sich zu lassen auf seiner Wanderrung zum letzten Ziel, das die innerste Mitte des mandala darstellt

Zu ihr strebt darum das innere Auge des Adepten von neuem, nachdem es Kreis auf Kreis aus ihr entwickelt und betrachtet hat, in einem letzten Akt zuruck und laßt die entfalteten gestalterfullten Spharen wieder zusammenschmelzen Schritt um Schritt sinkt vor dem inneren Blick das vielfältig umeinander Gelagerte in seine Mitte zusammen und gerinnt zu einem großen vielfarbigen Demantkeil, den der Adept als seine eigene Leibhehkeit, sein eigenes Wesen weiß, denn die Mitte aller Mitten dieses mandala ist ja nichts anderes als der Schauende selbst, dessen innerstes einziges Wesen demantene Leere ist, wie er sich selbst am Eingang seiner Andacht als Mahsukha und seine Geliebte wußte Sein eigener Leib ist der demantene Weltberg und der Klostertempel auf seinem Gipfel, es ist sein Leib, an dem alle die Gotter wohnen, die er einzeln in verschieden gefarbten Kreisen sah

So hebt er die Welt, die er aus sich entbreitete, wieder in sich auf und verkundet sich selbst, am Ziele angelangt, die Erkenntnis des auswärts und einwarts vollzogenen Weges, die er als Losung seiner Andacht über ihren Eingang sprach.

"Om· mein Wesen ist Demant" und "Ich bin der lautere Demant alles demanten lauteren Wesens"

Damit ist der Kreislauf zwischen programmatischer Formulierung und restimierender Aussage der Wahrheit vollzogen Die durch Einweihung gedanklich vermittelte und nur gewußte Wahrheit ist zur unmittelbaren Erfahrung geworden, ihr Wissen ist zum Sein erhoben

Wenn dieser Schleisenweg des Werdens und Entwerdens von Welt und Ich mit voller Klarheit aller symbolischen inneren Gesichte sich entrollt und in seinen Ausgangspunkt zuruckschmilzt, wenn er beladen ist mit voller Einsicht in das Wesen seiner Gestaltenfülle und als Schau entfalteter Wahrheit, nicht bloß als Spiel innerer Bilder gesehen wird, wenn er nicht zuletzt getragen ist von dem Gefühl vollkommener Souveränität der inneren Anschauung über alles, was ihr Gegenstand werden kann – sie ruft in ihr Feld und entbreitet, was sie will, und löscht es wiederum aus, wie es dem Sind der höchsten Weisheit gemäß ist, die sich in der Ordnung des mandala entfaltet – dann allein findet ein mandala, als konformes Abbild innerer Bildextivicklung, Sinn und Erfüllung Mancher mag, seine Schlinbeit betrachtend, esinen Sinn zergliedernd, es aus seinem Lebensboden reißen – nur der Eingweinte vermag es zu beleben.

Für den Uneingeweihten besagt es nicht viel mehr als eine Landkarte für ein Kind, das ihre geheimnisvollen, konventionellen Zeichen noch nicht zu lesen vermag -: eine Ansammlung farberfüllter, augerfreuender Konturen, deren Bedeutung verschleiert bleibt. Und auch für den textkundigen Antiquar erwacht es nur zu einem seheinbaren Leben, er sitzt davor, wie ein Geograph vor der Karte einer Landschaft, die seinem Fuß und Auge ver-

schlossen ist und zu deren Verständnis er nur Reiseberichte und Schilderungen anderer hat Zwischen dem unterrichteten westlichen Betrachter eines mandala und dem Eingeweihten klafft der ganze Abstand, der Einen, der daheim mit Buchern, Karten, Bildern sich ein fernes Land erobern will. von dessen Kindern trennt, die zwischen seinen Bergen, unter seinen Baumen groß geworden sind, aus seinen Flussen trinken, aus seiner Erde aufstehen und sich nähren und sterbend wieder in sie versinken. Die Berge jenes Landes mogen dem Entfernten auf Bildern, die er beim Lichte seiner Lampe betrachtet, schön erscheinen, und er mag von ihnen auf ihre Bewohner schließen. aber für sie, die auf ihnen hausen, sind sie ganz anderer Machte als lockender Schonheit voll sie sind der Boden ihres Lebens, der sie zeugte, tragt und begraben wird Erde, Luft und Wasser sind in ihnen selbst zu besonderer Gestalt und hoherem als rein elementarischen Sein zusammengeronnen, und wie sie den Elementen ganz verbunden sind, kann nur erfahren, wer ihr Schicksal teilt und ihre Wege geht - betrachtend abzusehen ist es ihnen nicht - Bei aller Schonheit der Struktur und Reizen des Details sind die mandalas bildlich kristallisierte Dynamik inneren Seins auf Grund von Gesichten Abgewandelt wandeln sie den Adepten Wer von ihrem schonen Schein zerghedernd ausgeht, um in die Mitte ihres Wesens zu gelangen, ist wie einer, der unbekannte Fruchte abmalt, um sie kennenzulernen, anstatt hineinzubeißen - ob er sie nun verzehren kann oder nicht

Die mandalas sind Landkarten ahnlich, in ihrer Entstehung wie in ihrem Wesen In three lebt such nicht bildende Phantasie in immer neuer Freiheit ihrer Dynamik aus, sie werden entworfen wie Karten Zunachst entsteht das geometrisierende Schema, das ihnen ihre Struktur gibt und ihren Raum in eine Menge kleinerer Raume aufteilt. So gliedert auch der Kartenzeichner die Flache seiner Karte zunachst mit Langen und Breitengraden oder einem Planquadrat Diese kleineren Felder seiner Flache stehen dann schon nicht mehr bedeutungsgleich nebeneinander. Sie sind schon wesensbestimmt durch die Beziehung zu den vier Richtungen der Windrose, die mit dem Netzschema der Karte mitgedacht ist. Was immer in sie eingetragen wird, ist schon von vornherein in seiner geographischen Richtung durch die Symbolik des Netzes festgelegt und mit einer Aussage behaftet Ebenso ist alles figurliche Detail des mandala Bildes, das dem linearen Schema einverleibt wird, durch seine Lage zur Mitte, mitunter auch durch seinen Ort im oberen oder unteren Teil des ganzen Feldes mit einer spezifischen Bedeutung beschwert. Durch seine Beziehung auf die Mitte erhalt es seinen bestimmten Rang in einer Hierarchie

der Werte auf der Skala der Entfaltung zwischen Schein und Wesen, rein durch die Stelle, an der es eingetragen ist.

Das figurale Detail, das dem linearen Schema des mandala einverleibt wird, ist ferner als anschauliches Symbol in seiner Form genauso scharf umrissen, so fest bestimmt, wie die Silbenzeichen bei einem Imearen yantra mit eingetragenen mantra-Silben und -Worten. Es wird vom Kunstler, der ein mandala mit figuralem Schmuck malt, in keiner Einzelheit frei geformt und laßt sich nicht abwandeln. Die figurale Formensprache des mandala ist in traditioneller Bindung genau so konventionell wie die Symbolreihe des Alphabeths, wenn auch viel reicher, und genau so konventionell wie der Symbolschatz geographischer Landschaftswiedergabe. Der Maler eines mandala handhabt sie wie ein Kartenzeichner die Symbole für Berge, Flüsse, Ortschaften, die er in sein Netzschema eintragt. Wollte der Zeichner sie auf seiner Karte auch nur im geringsten nach eigenem Ermessen variieren – in Größenverhaltnissen. Farbgebung oder Kontur -, so waren mit ihnen eben nicht die Berge, Flusse und Ortschaften da, die in ihnen zu symbolischer Darstellung kommen sollen, und die Landschaft seiner Karte ware eine Phantasielandschaft. Sie konnte niemandem zu dem Zwecke dienen, zu dem er sie betrachtet, nämlich sich irgendwo zurechtzufinden. Ebenso muß alle Freiheit in der Ausbildung figuralen Details beim mandala fehlen, denn es ist ja ein Werkzeug, wie eine Karte, - ein yantra, und soll die Anschauung der Wahrheit vermitteln, damit sein Adept sich zwischen Schein und Wesen zurechtfinde. Es ist eine Wegkarte der Wahrheit. Darum wird sein figurales Detail nicht von Fall zu Fall frisch entworfen, sondern die festgelegten Symbole werden durch Pausen eingetragen und danach mit den traditionellen Farben, die ihnen zukommen, ausgefullt. Aus dem Formenschatz figuraler Symbole wird jeweils herausgehoben und zu einem mandala vereinigt, was seinem ideellen Gehalt in der Sphäre der Anschauung entspricht; dabei können keinerlei kunstlerische Rücksichten - etwa auf die Gesamtwirkung des formreichen und farbenfrohen Gebildes - dem individuellen Kontur des figuralen Symbols oder seinem Farbton etwas abdingen, Damit ware den figuralen Elementen ihr Symbolcharakter genommen, der Sinn des mandala als Wesensaussage wäre zerstört, es wäre kein yantra mehr: es wäre zu nichts mehr von Nutzen. Wie der Maler eines mandala verfährt auch der Kartenzeichner bei der Eintragung seiner Symbole in ein neues Netzschema gern mechanisch und paust ab, weil es auch ihm um unbedingte Treue und Korrektheit zu tun ist. In beiden Fällen fullt sich ein Linienschema mit Symbolen, deren

Form als Hieroglyphen im Dienst einer Wesensaussage dank dieser Funktion vorab aller Freiheit der Gestaltung entrückt ist

Die mandalas mit figuralem Schmuck enthalten in ihrem linearen Netz einen Komplex von Symbolen, der in sich durch die Bezuge der einzelnen Ideen seiner Bestandteile aufeinander und auf eine Gesamtidee zusammengehalten wird Aber Lein Band formaler Tektonik verbindet das Figurliche in seinem Kontur und seiner Farbgebung miteinander, die figuralen Symbole präsentieren sich als ein reines Nebeneinander, das durch das lineare Netz ebeuso vonemander getrennt wie zusammengeklammert wird Jede Figur schwebt selbstgenugsam in sich selbst und bezieht das Recht, im einzelnen von Form und Farbe so zu sein, wie es ist, nicht aus einer Zugehörigkeit zu einem kunstlerischen Gesamtplan. Sie haben jede ihr Leben für sich und sind von keinem Gesetz unbedingter kunstlerischer Ökonomie bis ins kleinete ihrer Erscheinung erfaßt und bestimmt und zu dienenden Stucken eines tektonischen Zusammenhanges verbaut. Der Sinn des Individuellen ihrer Erscheinung liegt nicht in ihrer Beziehung auf ein kunstlerisches Ganzes, das sie durchwaltet und zu Gliedern eines Lunstlerischen Organismus machte, sondern in ihrem Wesen als Symbolen Also in etwas Außerasthetischem Das mandala ist nicht, wie Gemalde sonst zu sein pflegen, ein asthetischer Organismus, sondern ein Symbol Mosaik Genau so wie die Lagerung alles Details durch seine Funktion als Symbol im mandala eisern festgelegt ist, versagt sich auch alles Individuelle des Details jedem Eingriff in seine Form, der sie nach Gesichtspunkten kunstlerischer Wirkung abtonen, verandern und zu einem Organismus zusammenschmelzen wollte

Was den asthetisch eingestellten Betrachter an der Formenwelt des mandala fesseln kann, ist die kunstlerische Durchbildung alles Details, das Schöne aller einzelnen Erscheinung und, sie umfassend, die Ordnung, die alles beherrscht Diese Ordnung ist aber Ausdruck eines ideellen Bezugssystems der Symbole ohne alle tektonische Dynamik. Das betrachtende Auge vermag in der Fullefiguraler Symbole, die das lineare Schema fullen, bei jedem einzelnen, in das es sich versenkt, behebig lange zu verweilen, ohne von ihm fort ingendwohin gelenkt zu werden. Das Ganze macht sich als solches im einzelnen nicht geltend und loscht die Selbsigenugsamkeit am Einzelnen nicht aus Ideell ist das Ganze wohl etwas anderes und mehr als die Summe seiner Teile, aber rein optischist es nur diese Summe in geordnetem Beiennander. Es ist kein gegliederter Organismus, an dem jedes Glied, chen weil es nur Glied ist, unablassig auf das Ganze verweist, an dem es allein sein Lebensrecht und seinen Sinn hat

Ein tibetisches mandala umgibt eine zentrale Buddhafigur, die im Blutenboden eines Lotus thront, mit einem Ringe von acht Buddhas (Tafel 27/28), die sich auf die entfalteten Blatter der Blume verteilen Die Blatter, die sie einnehmen, und zwischen denen die Spitzen von acht weiteren Blattern sichtbar werden, weisen in die vier Weltrichtungen und ihre Zwischenpole<sup>1</sup>) Hier ist der Buddha das Symbol der reinen Leere Er, dessen Erleuchtung Nirvâna ist, war den Buddhisten die ursprungliche und naturliche Hieroglyphe des demantenen, absoluten Seins, ehe Symbole des schivaitischen Tantrismus seine Gestalt vielfach in den Hintergrund drangten Freilich gebuhrt die Mitte aller Mitten als Sitz nicht einem durch Historie und Legende auf Erden beglaubigten Buddha, wie Schâkyamuni, dem "Weisen aus dem Schakyageschlecht", der im Licht der Geschichte Indien durchwanderte, sondern dem Buddha, der jenseits von Raum und Zeit. Namen und Formen ewiges Nirvâna ist Er bezeichnet die einzige Wesenhaftigkeit, die Leere, der Schäkvamun; wie andere Buddhas fruherer und kommender Weltalter und zahlloser anderer Weltgebaude als ihre Reflexe im Reiche sinnlichen Scheins (als nırmânakâya) gegenüberstehen, wie Amitâbha und andere Buddhas, die unsere Erde nicht gesehen hat, als ihre Spiegelungen auf den Ebenen übersinnlicher innerer Schau (dhyana) erscheinen (als Dhyanibuddhas) Buddhas der sinnlichen Erscheinung (nirmânakâya) und Buddhas übersinnlicher Schau (sambhogakâya) reihen sich um den uranfanglichen Buddha (Ådi Buddha), der ewiges Nirvâna ist, in Kreisen oder Schichten als Sinnbilder der Bewußtseinsebenen und Erscheinungsspharen, in die das reine Sein, durch verschiedene Grade der Unwissenheit (avidya) gebunden, auseinandertritt

Der Lotos, der den ewigen Buddha im Kreise seiner höchsten Entfaltungsformen trägt, blüht im Inneren eines quadratischen Klostertempels, der sich mit vier Toren nach den vier Weltgegenden öffnet. Sie sind mit einem liegenden Gazellenpaar geschmückt, und die acht Juwelen der Weltherrschaft, die den irdischen Buddha als geistigen Weltherrscher kennzeichnen, umgeben den Tempel an seinen Echflächen (zur Linken z. B. Pferd und Elefant)

Der Kranz von acht Buddhas, der den uranfänglichen Buddha ewigen Nirvånas umfängt, steht vielleicht zum Zeichen jener höchsten Bewußtseinsebenen, zu denen der huddhistische Yogin sich nacheinander erhebt, ehe er

<sup>1)</sup> Leider habe ich keinen Text, der die innere Bildentwicklung zu diesem Bußeren Bilde beschriebe, zur Verfügung Meine Deutung, die lediglich der formalen Betrachtung des Bildes sachlich den Weg weisen will, bleibt darum im Elementaren und Hypothetischen stehen

ins Nirvana eingeht Leer an Formen reichen sie unmittelbar an den Stand der reinen Leere heran Es sind ihrer vier an Zahl das Bewußtsein leerer raumlicher Unendlichkeit, das Gefühl leeren unendlichen Bewußtseins ohne ein Raumelement, und – über beide hinaus – das Gefühl, an nichts mehr zu haften, und endlich der Greiz und Übergangszustand zwischen Bewußt und Unbewußt Daß diese vier hier durch acht Gestalten symbolisiert werden, kann seine Erklarung darin haben, daß ihr Ring zugleich die erste Entfaltungs stufe des reinen Seins darstellt, die den unendlichen Raum in sich begreift Sein Symbol sind die vier Himmelsrichtungen samt den Zwischenrichtungen, die ihre rechten Winkel halbieren!)

Der weite rechteckige Raum, der den Kreisbezirk des Klostertempels rings umschließt, scheint sich schichtweis in drei kosmische Regionen zu gliedern, die sich im Reiche des Psychischen als miedere Bewußtseinsspharen darstellen und kosmisch tiefer als der Gipfeltempel des Weltberges mit seiner Kloster stille gelegen sind, den sie umgeben Zuhochst auf Wolken schwebt das Reich formerfullter Schau oder die Himmelssphare. Ihre Gestalten sind die Spie gelungen der reinen Leere auf den Bewußtseinsehenen des Yoga, die unter halb der vier hochsten, formleeren liegen. Hier ist das Reich der "Seligen Glucks Leiber" (sambhogakaya), deren Gegenwart dem inneren Gesicht erreichbar ist. Drei Buddhas, die dem sinnlichen Auge entrucht sind aber Gegenstand der Schau werden konnen (Dhyambuddhas), flankiert von Dhyambodhisattvas, symbolisieren zwischen Sonne und Mond thronend diese Sphare

Unterhalb, im mittleren Bezirk, ragen die Berge der Erde, die nur bis an die Wolkenschicht heranreichen, über der die Himmels Sphäre Llarer Schausich breitet Sie sind Symbol der Erdflache und der änßeren Sinnenwelt. In ihrem Schatten sitzen irdisch leibhafte Träger der Wahrheit, buddhistische Heilige von Genien beschirmt, die ihnen zu Haupten schweben. Sie sind

¹) Ähnlich gruppiert das in China und Japan gelaußge Garbhadhatu mandala um den Buddha Maha Vairocana (eine Variante des Ädi Buddha) im Zentrum vier Buddhas in den vier Himmelsrichtungen Ärya Ratnaketu Tathagata (Osten) Ärya Samkusumita Raja Tathagata (Suden) Ärya Amitayus Tathägata (Westen) und Ärya Ak-chobhja Tathägata (Norden) Die Zwischenzichtungen nehmen drei Dhyânibodhisattvas und Maitreya ein Samantabhadra Bodhisattva (Sūdosten) Manjuchn Bodhisattva (Sūdosten) Aralokiteschvara Bodhisattva (Nordwesten) und Maitreya Tathägata der kommende Buddha unserer Erde, der schon zwischen Bodhisattvaschaft und Duddhatum steht im Nordosten

nırmanakâya Reflex der reinen Leere des Mittelkreises auf der Ebene sinnlichen Bewußtseins, wie die Dhyânibuddhas über Wolken sambhogakaya der reinen Leere sind ihre Spiegelung auf der Ebene übersinnlicher Schau

Zutiefst webt flammenumlodert das damonische Unterreich, dessen Gestalten sich in drohender Abwehrgeste gegen den Irrglauben wenden und die wahre Lehre gegen seinen Angriff schutzen, – das Reich des Leibes und der physischen Gewalt, die Entfaltung der reinen Leere zu dumpfer Stofflichkeit, die berufen ist, den geistigen Entfaltungsformen der Leere auf ihrem Heimgang aus der Sinnenwelt zum wahren Stande schirmend zu dienen –

Diese drei Spharen der außeren rechteckigen Flache haben keine tektonische Verbindung unter sich, so weing wie sie tektonisch mit der Mitte verbunden sind. Was sie vereint ist das rein ideelle Moment des gemeinsamen Dienstes an ein und demselben Sinnzusammenhang, – dasselbe Moment, das sie auch mit der Mitte verbindet, die so entschieden gegen sie abgesetzt ist.

Auch in sich selbst haben diese drei Spharen Leine Tektonik, sondern nur Ordnung, namlich Symmetrie Die drei Dhyânibuddhas samt den Dhyani bodhisattvas über den Wolken schweben nebeneinander, wie etwa Medail lons, die als Gruppe zu einem Wandschmuck vereinigt sind, die aber auch ebensogut ein jedes für sich bestehen konnen. Ebenso die flammenumlohten Gestalten der Tiefe und die Heiligen vor den Felskulissen Was sie zusammenhalt und jeden von ihnen an seinen Ort verteilt, ist ihr Symbolcharakter Sie sollen nacheinander vom inneren Auge entwickelt und zusammengefügt werden, oder das außere Auge soll sie ablesen und einen Sinnzusammenhang aus ihnen entnehmen. Sie sind zusammengefugt wie Wortsymbole zu einem Spruche (mantra), die auch ein jedes für sich bestehen konnen und die aus ihrem eigenen Sinne leben. Aber zum mantra vereint, ergeben sie einen umfassenderen Sinn eben die Wesensaussage des Spruches Ein gemaltes mandala, das die innere Bildentwicklung nach Anweisung des Schricakrasambharatantra fur das außere Auge fixierte, wäre nichts anderes als die figurale Hieroglyphenschrift des mantra "Ich bin der lautere Demant alles demanten Inuteren Wesens "

Auch die Symmetrie der Figurenverteilung entspringt zuletzt nicht dekorativ künstlerischer Absicht Sie wird ideell gefordert. Sie ist gegeben durch die Idee der Entfaltung eines Kerns zu unterschiedlichen Sphären der Erscheinung Diese Entfaltung ist in sich unendlich und gleichmäßig Die entliche Zahl der Symbole, die das Unendliche dieses Vorgangs darstellt, mußdas Unwilkürlich-Gleichförmige und Unindividuelle an ihm durch innere

Symmetrie und Gleichgewicht der Verteilung zum Ausdruck bringen. Die von individuellem Gestus belebten menschenähnlichen Gestalten aller drei Sphären sind darum gleichmäßig in sich isoliert und durch die gleiche Ruhe der Symmetrie gebunden, wie die leblosen acht Gluckssymbole, die wie Medaillen im Halbkreis oben um den Mittelring gelagert sind.

## DER BORO BUDUR EIN MANDALA MIT DYNAMIK DER EINSCHMELZUNG

Das Kernstuck eines solchen tibetischen mandala, in dessen Mitte sich Buddhagestalten kranzformig um eine zentrale Buddhafigur zusammenschließen, gemahnt wie ein kleines Geschwister an die Gipfelterrassen des Boro Budur auf Java Wie immer figurliches Detail dieses raumlich so entfernten aber geistesverwandten Riesenbaus, das noch endgultiger Benennung harrt, schließlich erklart werden mag, – eines scheint deutlich man darf den Boro Budur das größte mandala nennen, das die Kunst des Buddhismus jemals als Sinnbild seiner Wahrheit in die Welt des Sichtbaren gestellt hat

Der geheime Sinn seiner in symmetrischer Ordnung gehändigten Formenfulle entschleiert sich nicht, wenn man seine große Anlage<sup>1</sup>) einfach als ein in sich ruhendes Gebilde aufnimmt, wie es sich vor dem Auge des Uneingeweihten ausbreitet Der Boro Budur ist ein Wallfahrtsziel Die Struktur seiner übereinander aufsteigenden Galerien und Wandelgange ist wie ihr reicher figuraler Schmuck durch und durch aus seiner Bestimmung zu begreifen, daß er in spiralenformigem Pilgergange abgeschritten und bis zur Höbe bezwungen sein will Der Sinn des Boro Budur ist, im Wallfahrer, der seine mit figuralem Schmuck beladenen Terrassen umwandelt und zu seinem schmucklosen Gipfel aufsteigt, einen seelischen Prozeß, eine vollkommene Wandlung seines Seinsgefühls auszulosen, die der Dynamik innerer Gesichtsentwicklung beim Adepten der erwähnten mandalas wesensverwandt ist Das streng geometrische Schema seines Aufbaus, in dem äußere Vierecke als Grundlagen innere Ringe umschließen und tragen, scheint geschaffen, den figuralen Symbolen eines inneren Prozesses und einer großen Wesens-

<sup>1)</sup> Die reiche Literatur über den Boro Budur enthebt ihn der Notwendigkeit eingehender Beschreibung Vgl Karl With "Java", Folkwang-Verlag 1920, J F Scheltema "Monumental Java", London 1912, J Ph Vogel in "The Influences of Indian Art", The India Society, London 1925, woselbst neueste Literatur verzeichnet – Ferner A Salmony "Der Boro Budur in der Landschaft" im "Asien". Heft des "Ararat" (Heft 12, Dezember 1921, München, Goltz Verlag)

aussage, die in ihm erfahren wird, Raum zu gewähren, sich nebeneinander in sinnvoller Ordnung zu entfalten. Ebenso aber scheint der ganze figurale Schmuck seinerseits nur bestimmt, das strenge architektonisch geometrische Gefuge in seinem Sinne zu verdeutlichen, das vom Pilger, der kreisend in seinen Stufenbau eingeht, leiblich und seelisch als Dynamik erfahren wird Zwischen der Ordnung des Grund- und Aufrisses und ihrer reichen figuralen Füllung besteht dieselbe absolute ideelle Verbindung, wie zwischen dem linearen Schema und der figuralen Symbolwelt eines gemalten mandala

Die Struktur des Boro Budur fordert den Wallfahrer, der ihm naht, zu einer leiblichen Dynamik umwandelnder Besteigung auf, die einen geistigen Sinn hat Diese Funktion verbindet den Boro Budur mit seinen alteren architektonischen Verwandten, etwa den Thuparama- und Ambaschthala-Dagobas auf Ceylon und den altesten Vertretern seines Typs auf dem indischen Festlande in Santschi und Barhut1) Aber die leibliche Dynamik, zu der sie auffordern, und die seelische, die jene auslosen wollen, ist einfacher als die des Boro Budur Einfacher ist darum auch ihre architektonische Form und the Schmitck. Es ist nicht verwunderlich, daß Form und Sinn der alten Reliquienbehalter in diesem spaten Glanzstuck ihrer Entwicklungsreihe eine Umbiegung zum monumentalen mandala erfahren haben hier spiegelt sich nur im Reiche der Architektur, was vorher im Felde der samadhi-Technik geschah Auch ihr ist im alteren Buddhismus das mandala als Vehikel zum Mirvâna fremd Es erscheint im buddhistischen Formenkreis als ein Stuck des unaufhaltsamen Zuwachses an hinduistischen Ideen und Symbolen, deren Eindringen ein Hauptmotiv seiner Entwicklungsgeschichte bildet Weil das Augen und Bewegungserlebnis, das dem Eingeweihten, der den Boro Budur beschreitet, aufgegeben ist, eine Übersetzung des spatbuddhisti schen Yogaweges der geschilderten mandala Technik in die Sphare optischer und raumlicher Sinnfälligkeit, eine Veranschaulichung des buddhistischen

<sup>&#</sup>x27;) Vgl Bilder des Thuparama und Ambaschthala Dagoba bei F W Trautz , Cey lon 'Munchen 1926 Tafel 62/63, außerdem bei A Nell in "The Influences of Indian Art ', The India Society London 1925 und bei Otto Höver , Indische Kunst ', Breslau 1923 (F Hirt , Jedermanns Bucherei ') – Vgl ferner A Cunningham The Bhilsa Topes or Buddhist monuments of Central India", London 1854, und "The Stupa of Barhut, a Buddhist monument illustrative of Buddhist legend and history in the third century ', London 1879 und, aus neuerer Literatur, Tafeln bei W Cohn , Indische Plastik", Berin ("Kunst des Ostens 'Band 2) und Stella Kramnisch , Grundzuge der indischen Kunst , Dresden Hellerau 1924

Nirvâna-Weges ist, verdient der oft beschriebene Prachtbau in diesem Zusammenhang erwahnt zu werden,

Auch die einfache terrassenlose Anlage des Kuppelbaus von Barbut hat mit ihrem reliefgeschmückten Zaun den Sinn, im Pilger, der sie verehrenden Ganges nach rechts herum umkreist, ein geistiges Erlebnis dynamisch zu entwickeln: Während seine Augen die lange Reihe der Zaunreliefs mit Szenen aus der aonenlangen Wanderung des Buddha Schâkyamuni zur Erleuchtung, die Nirvâna ist, entlanggleiten, nimmt er - selbst noch fern vom höchsten Ziel - auf seinem Rundgange in der Spur des "Pfadbereiters" wandelnd. diesen Weg bis ins Nirvâna, das durch den Kuppelbau der Mitte sinnfallig dargestellt wird, betrachtend und bedenkend innerlich vorweg. Eine Wallfahrt nach Barhut konnte fur den Glaubigen bedeuten, in einem sinnfalligen Prozesse symbolisch-nachahmend an sich durchzumachen, was ihm die Buddhalegende als weltalterweiten, in seiner Typik verpflichtenden Entwicklungsgang des Meisters erzählend gelehrt batte. In den heiligen Bezirk des Steinzaunes tretend begann er in seinem wissenschweren Abschreiten eine erschütternde symbolische Nachfolge des Buddha und ward sich, über viele, Wiedergeburten aus dem Samsåra zur Erleuchtung ihm nachgleitend, aufs vollkommenste seines gleichen Weges und Zieles bewußt.

Aber Geist und Fuße des Pilgers, der die bild- und kuppelgeschmuckten Terrassen des Boro Budur umschreitend sich bis zu seinem Gipfel emporschraubt, vollziehen symbolisch einen auderen Gang: den Heimweg aus der Scheinsphare formerfullter Sinnlichkeit, aus der Niederung der Bewüßtseinsspaltung in das Ich und das Andere (- Welt) zur reinen Leere.

Vier quadratische Terrassen, eine uber die andere aufsteigend, umschließen mit gebrochenen Linien die kreisförmige Mitte, die sich in drei kuppelbesetzten Ringstufen von der Kuppel des Gipfels ihnen entgegensenkt. Ihre viereckigen Wandelgänge sind eine formerfullte Welt. Mit fortlaufenden, nur durch Reliefpfeiler gegliederten und durch vier Treppen unterbrochenen Bildbändern geschmuckt erzählen sie auf den beiden untersten Stufen die Geschichte der unendlich vielen Leben Schäkyamunis: seinen Weg der Vorbereitung und des Heranreifens zur Buddhaschaft, seine Erleuchtung und die Verkündung der Wahrheit. Ihr Inhalt entspricht den Motiven der Reliefs am Steinzaun von Barbut. Auf ihnen stellt die reine Leere sich als nirmänakäya dar. So beglückend ihre Zeichen sind, umfangen sie den Pilger mit der Denge eines Korridors. Denn die Außenbalustraden der unteren Umgunge sind zu Wänden aufgereckt (Tafel 13 unten) und bildgeschmückt wie die Innen-

wände, die den nächsthöheren Absutz tragen Bedeutsume Formen umgeben den umwandelnden Betrachter unausweichlich von allen Seiten Nur über seinem Haupte blaut die reine Leere

Erst auf der höchsten der gewinkelten Terrassen verebit die Flut des Bildlichen Die äußere Wand senkt sich zu kuppelgekröntem Zaun (Tafel 12 und 14), der bildlos zur Linken des Pilgers die formleere Himmelswölbung wachsen läßt. Denn die oberen quadratischen Umgänge ge-

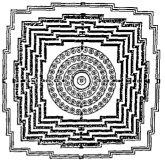


Fig 1 Grundriß des Boro-Budur

hören schon nicht mehr der formerfullten Welt der Sinne, sondern den Ebenen formerfullter Schau· ihr Reliefschmuck ist dem kommenden Buddha Maitreya geweiht, dessen Glanz noch kein sinnliches Auge, nur inneres Gesicht erblickt hat, und dem Dhyāni-Bodhisattva Samantabhadra

Samantabhadra, der "allseitig Gutige" ist eine bevorzugte Gestalt des buddhistischen Pantheons Als Dhyāni Bodhisativa gehort er den Entfaltungssphären an, denen allein innere Schau (dhyāna) zu nahen vermag Sein Namewiest ihn als symbolische Verkörperung des Allerharmens aus, das die einzig mogliche Geste darstellt, die dem hochsten Wissen um die unterschiedslose Leere aller Namen und Formen ubrig bleibt Das "Schricakrasambhāratantra" handelt von ihm in der Anweisung zu einer Andacht, die dem "Trager der Demantwäffe" Vajradhara geweiht ist Vajradhara ist eines der vornehm sten Symbole, mit denen der Stand der Vollendung, die reine Leere, im buddhi stischen Tantrismus bezeichnet wird Er wird zweiarmig dargestellt, in ekstatischer Vereinigung mit seiner schakti (Tafel 31/32) Wie Mahâsuhha ist er Abwandlung eines schivatischen Bildtyps, Symbol des unentfalteten gottlichen Wesens, das zwei und eines mit seiner schakti ist!) Über den Weg, der

<sup>3)</sup> Auf dem Siegeszuge hindustischer Symbole in die buddhistische Formenwelt hat Vajradhara die funf höchten Dhyambindhas in sich aufgenommen. Er umschließt mit seinem Wesen die alteren Buddhas der vier Weltgegenden Vajirastitva,

in den Zustand Vajradharas erhebt, lehrt das "Schricakrasambharatantra": Übung in der doppelten Richtung innerer Bildentwicklung, namlich im Wege der Entfaltung und Einschmelzung des Entfalteten, fuhrt zu zwei Graden von samådhi, in denen der Unterschied von Seher und Gesicht sich ausloscht und mit ihm die Spaltung in das Ich und das Andere, die Bewußtsein ist. In ihrem Wesen sind diese beiden Grade von samådhi gleich, in ihrem Auftreten verschieden. Als niederer gilt der willentlich durch Yogatechnik herbeigefuhrte, als hoherer der unwillkurlich auf Grund von Gewöhnung hereinbrechende. In ihm ist Nirvâna zur zweiten Natur des Adepten geworden. Dauernde Pflege dieses hochsten Zustandes begnadet mit der höchsten Weisheit (prajnâ), die jenseits alles Weltwissens liegt. Zu dieser Pflege aber gehört vollkommener Wandel in der vorbildlichen Bahn des Dhyânibodhisattva Samantabhadra, des "allseitig Gutigen". Will man Nirvâna erreichen, so gilt es seine Geste, die Übung jener Liebe, die den wesenlosen Unterschied von Ich und Nicht-Ich auslöscht, vorwegzunehmen und praktisch zu seiner zweiten Natur zu machen. Dann fuhrt der Weg uber die zwölf Stadien des Bodhisattvaweges zur Vollendung: zur Buddhaschaft. Das Allerbarmen, die große Tugend der Wissenden, verleiht Wunderkrafte. Sie sind die Vorzeichen, die das Eingehen in den demantenen Zustand Vajradharas ankundigen, dessen Hande den Demantkeil der Wahrheit und die Glocke des Erbarmens halten. Samantabhadra als Verkörperung des Allerbarmens ist darum der vornehmste Weggeleiter zur Erleuchtung, die Nirvâna ist. Als Vorbild jedes werdenden Buddha (Bodhisattva), der Erleuchtung anstrebt, ist er selbst ein Bodhisattva, und als ideale Verkorperung der hochsten Bodhisattva-Tugend lebt er in der Welt reiner Schau (dhyana) als Dhyani-bodhisattva. In ihr stellt er den Übergang von der formerfullten Welt der Sinne zur formleeren Welt inneren Gesichtes dar, die der Vorhof des Nirvana ist.

Schreitet der Wallfahrer uber seine gestalterfullte, reliefgeschmückte Sphäre hinaus, so gefangt er auf die oberen Kreisterrassen (Tafei Woben). Hier scharen sich zweiundsiebzig kleinere Kuppeln mit netzertig durchbrochenem Steinmantel um eine große ganz geschlossene Kuppel auf erhöhter Mitte. In diesem Bezirk sind alle verschwenderischen Formen bildlicher Darstellung und fortlaufenden Ornaments geschwunden, die ihre Motive: Menschen, Tiere

Ratnasambhava, Amitàbha und Amoghasiddhi, die sich um Vairocana den "Sonnen"-Buddha als Fünften in ihrer Mitte zu einem mandala zusammenfügen können, wie die neun Buddhas auf Tafel 27/28.

und Blumen der äußeren Sinnenwelt und ihren Spiegelungen im inneren Gesicht entnehmen. Hier ragt mit immer neuen Spitzen ein Wald von Symbolen des Nirvana in die reine Leere des Himmelzeltes, die mit unterschiedsloser Bläue vom Zenith sich bis zum Horizont der Berge und Wälder wolht. Aber diese durchbrochenen Kuppeln, die in Ringterrassen gestuft einander uberragen, sind noch nicht Symbol des hochsten Standes, da jede in ihrem Inneren eine Buddhagestalt birgt, deren Form dem Auge nur durch das steinerne Netzwerk fast entruckt ist. Sie sind Zeichen der höheren Welten formloser Schau, die den Vorhof des Nirvana bilden. (Vgl oben S 96/97.) Sie alle überragt der Gipfel der ganzen Anlage ein zentraler massiver Kuppelbau Er tragt eine Buddhagestalt in sich, die er mit rings geschlossener Wolbung dem Auge ganz entzieht. Die mit Netzwerk vergitterten Kuppeln rings um ihn her nehmen ihrer Form nach eine Mittelstellung ein zwischen der massiven Zentralkuppel und den zu Nischen geöffneten, gleichsam halbierten Kuppeln der tieferen Balustraden (Tafel 12), die ihre Dhyanibuddhas frei dem Auge zeigen Sie sind ein Mittelglied zwischen diesen tieferen Symbolen erschauter Formen innerer Gesichte und dem zu hochst gelegenen Symbol entrückten Seins Mittwegs zwischen beiden liegend leiten sie architektonisch formal wie ideell von den Bezirken formerfullter innerer Schau zum ewigen Nirvâna hin, zu der Kuppel in ihrer aller Mitte und sind Abbilder des formleeren Übergangsstadiums zwischen den Spharen innerer Gesichte, die Namen und Formen haben, zum namen- und formlosen Stande, der sich vor sich selbst verschweigt

Bei dem verehrenden Rundgange, den der Boro Budur mit seinen Wandelgangen den Wallfahrer vollziehen heißt, handelt es sich nicht um eine blöße Nachfolge Schäßyamunis mit Geist und Fuß Hier kehrt die reine Leere, die im menschlichen Bewußtsein in Ich und Formenwelt auseinandergetreiten ist, zu ihrem wahren Stande heim, steigt durch die Gestaltenwelt der Sinne und Gesichte über das Reich formleerer Schau symbolisch zu ihrem wahren Stande heim, steigt durch die Gestaltenwelt der Sinne und Gesichte über das Reich formleerer Schau symbolisch zu ihrem waßengslosen Nirväna auf, streift die Fesseln der Unwissenheit, die ihr das eigene Wesen verhullt, in Ringen ab, die wie die durchwandelten Terrassen zu ihren Fußen liegenbleiben, und wird erloschener namez- und formloser Buddha, wird Leere, die das Wesen aller Erscheinungen ist Hier erfahrt der Pilger in außerer sinnfalliger Umgebung, für die der ganze Bau als yantra dient, den Heimweg aus den außeren Spharen eines mandala, die Bewußtsein, Welt und Ich, in unterschiedlichen Prägungen sind, zu dessen Kern zum eigenen wahren unaussagbaren Wesen

Der Sinn des Boro Budur liegt ganz elementar in der Stufenfolge der Situationen, in denen das Symbol des Buddhabildes von der untersten Stufe bis zum Gipfel auftritt Auf den erzahlenden und schildernden Reliefbandern ist es eingesponnen in Menschenleben und Naturzusammenhang. In den zu Nischen aufgespaltenen Kuppeln daruber wird es dem Auge, das sich zu seiner Schau erhebt, in unverwobener Einsamkeit sichtbar. In voller Deutlichkeit In den vergitterten Kuppeln der oberen Ringterrassen steht es an der Grenze des Entrucktseins, wie der Geist des buddhistischen Yogin in formleerer Schau an der Grenze von Bewußt und Unbewußt steht Im Gipfelbau ist es dem Auge ganz unfaßbar, Der Eingeweihte erfaßt die Identität des Buddhasymbols in allen vier Spharen Und er ergreift, daß es durchaus nichts anderes bedeutet, als sein eigenstes innerstes Wesen, das Nirvâna und Erleuchtung ist (wenn auch noch von Unwissenheit verhullte) Er entfaltet die untere Sphare sinnlicher Anschauung, indem er ihre Galerien entlangschreitet und ihre symbolische Bilderwelt sich vor seinem Auge entbreiten laßt. Er erhebt sich über dieses Reich des nirmanakava, hebt es auf und schmilzt es ein, indem er zur mittleren Hohe aufsteigt und die Ebenen der Symbole innerer Schau betritt. Er laßt auch dieses Reich des sambhogakâya unter sich und hebt es auf, wenn er uber die Ringterrassen formleerer Schau zum Gipfelsymbol des

Nirvâna gelangt Vor ihm erfahrt er sich selbst als vajrakâya und weiß "Om mein Wesen ist Demant Ich bin der lautere Demant alles demanten lauteren

Wesens "

## DAS REIN LINEARE YANTRA

## Figurales Kultbild und lineares yantra

Neben dem figuralen Kultbilde (pratimå), dessen Formenschatz der sinnhichen Welt entlehnt ist, steht das rein lineare yantra (Tafel 33-36) Der Form nach sind beide grundverschieden, aber ein Name – yantra – und eine Funktion setzt sie einander gleich Beide sind Gerate, die dazu geschaffen sind, das Schaubild eines Gottes, das der Glaubige vor seinem inneren Auge aufruft, in sich aufzunehmen

Die Unerbittlichkeit dieser rein linearen yantras als Wesensaussagen vom Gottlichen ist ohnegleichen, mogen sie rein linear gehalten oder mit Silben zeichen und Worten durchsetzt sein Daß sie Seite an Seite mit dem korperhaft menschenahnlichen yantra (pratima) in Kultpraxis wie in Sprachgebrauch stehen und für jene eintreten konnen, wie jene für sie, zeigt, daß ein Versuch, die pratima yantras in ihrem Wesen vom asthetischen Eindruck des Uneingeweihten aus aufzuschließen, nicht versprechen darf, ihr Inneres zu entriegeln und das Wort zu finden, das ihr Wesen fängt und bannt

In threr Materialitat sind diese rein linearen yantras ornamentaler Flachen fullung verwandt, sind aber ideell von dekorativer Kunst grundverschieden Sie sind in ihrer Struktur durch und durch bedingt als graphischer Ausdruck eines ideellen Sachzusammenhanges, sie sind durch und durch Bedeutung und ruhen vollig in sich als Abbild eines Wissens, das die Schau des Geistes erfullt und unerbittliche Ordnung strahlt Sie sind nicht – wie dekoratives Ornament – in Linien und Flachen verewigte Dynamik des Formwillens, der aufteilend und Bahnen ziehend sich in die Materie gestaltend eingrabt

Aller Architektur sind sie als Ausdruck eines Wesenzusammenhanges über legen, denn in ihr ringt der auspragende Wille mit der Schwerkraft des Stoffes und mit seiner Masse, und was der bauende Wille, sie meisternd, schafft, geschieht in Unterwerfung unter ihr Gesetz, in Anpassung an ihre Notwendigkeit, die, in die Schopfung des Baus aufgenommen, hochstens den Schein der Freiheit erzeugen kann Nur das wunderbare Netz der Bahnen, das Himmelskörper vor dem Auge des Kundigen über den nachtlichen Himmel ziehen, ist dem Liniengefüge der yantras vergleichbar

Die formale Verschiedenheit bei funktionaler Identitat, die zwischen figuralem und rein linearen yantra besteht, erzeugt für den uneingeweihten Betrachter eine Spannung In ihr liegt der Appell, die Eigenart der Erscheinungen beider Typen aneinander aufzuhellen Nur ein Auge, das sich in die Form des linearen yantra versenkt hat und um ihren Sinn weiß, wird die Form des figuralen Kultbildes in ihrer Absicht richtig verstehen konnen Sofremd sie einander scheinen, sind sie unzertrennlich

Augenscheinlich werden beide Typen ihrer Aufgabe, yantra, Behaltnis für das innere Schaubild zu sein, mit ihren grundverschiedenen Mitteln auf verschiedene Weise gerecht Das figurale Schaubild ist, wie sein besonderer Name "pratimä" besagt, ein "Ebenbild" yantra für das innere Gesicht und bildet seinen Formenschatz dreidmensional korperhaft nach, das rein lineare yantra redet eine andere Sprache, als dem Auge gelaufig ist Ihre Verwandtschaft beruht in der gemeinsamen Beziehung auf den Stoff des kultischen Yoga das innere Schaubild, ihre Unterschiedlichkeit ergibt sich aus der Art, wie sie ihm als yantra dienen

Die literarische Überlieferung, die von der Gotterwelt des Hinduismus handelt, lehrt auch, wie ihre innerlich erschauten Gestalten im yantra abzubilden und zu verehren sind, und hebt den formalen Gegensatz der yantra-Typen durch ihre Beziehung auf den Akt inneren Schens auch für das Auge des Uneingeweihten auf Es gilt dabei nur, figurales kultbild wie lineares yantra nicht als selbstgenugsame Gebilde schöpferischer Gestaltung, sondern als funktional bestimmte Utensilien einer psychisch-sakralen Handlung zu fassen

Groß ist die Schar unterschiedlicher personaler Erscheinungsformen, in denen das Göttliche sieh offenbaren kann, wenn es seinen namen- und formenlosen Stand im Spiele seiner måyå aufgibt. Aber die Fülle unterschiedlicher Ansichten, in denen diese personalen Entfaltungen sich darbieten können, ist Legion Sie muß unendlich sein, da ja die ganze Erscheinungswelt und das Wesen des Menschen nichts anderes als das Göttliche in immer neuen Spielformen seiner Entfaltung ist. Darum enthalten die Tantras eine kaum übersehbare Menge von individuellen Anweisungen zu figuraler innerer Bildentwicklung (dhyåna), und die Tradition der Purinas, die im ganzen etwas älter ist als die der Tantras, überliefert eine Menge von Vorschriften, wie das figurale Kultbild persönlicher Gotteserscheinungen im einzelnen auszuführen ist, je nach dem besonderen Aspekte, an den der Gläulige entsprechend seiner Sektenzugehörigkeit und dem besonderen Zweck seiner Kultülung sich wenden mag

Das Agmpurâna z. B gibt unter anderem detailherte Angaben, wie die verschiedenen Erscheinungsformen Vischnus im Kultbilde darzustellen sind. Die verschiedenen Darstellungsmöglichkeiten des Gottes, die hier gelehrt werden, unterscheiden sich voneinander ganz elementar – auf feinere Unterschiede geht der Text nicht ein - durch die verschiedene Verteilung der Embleme, die der Gott in seinen Händen hält Durch ihre spezifische Ordnung wird der besondere Aspekt des Gottes in jedem Falle kenntlich gemacht Dem Unemgeweihten mag es bedeutungslos erscheinen, ob dieselben Embleme Muschelhorn, Keule, Lotus und Messerring (Wurfscheibe) oder Bogen bald in dieser, bald in iener rechten oder linken Hand des vierarmigen Gottes erscheinen, Fur den kultisch Eingeweihten verrat ihre Anordnung - und in vielen Fällen sie allein -, welche Erscheinungsform des Gottes er im Bilde vor sich sieht, welche Seite seines Wesens das Göttliche in Vischnus Person ihm jeweils zukehrt, und welche Form der Verehrung allem ihm darum ieweils gemäß ist. Sein Kultakt kann nur dann fruchtbar sein, wenn die Erscheinung des Gottes im Kultbilde dieselbe ist wie in der ungeren Anschauung und dem zu ihr gehongen mantra entspricht. Sonst ist die laute oder innerliche Rezitation des mantra (japa), die ein wesentlicher Bestandteil der Kultubung ist samt allem ubrigen Detail des Kultes (pujā), das jedem Aspekt der Gottheit individuell angepaßt ist, nur ein zweckloses und gefahrvolles Spiel mit den übermenschlichen Kraften

Die Erscheinungsformen, die z B Vischnus gottliche Person in der Gesamtheit der mythischen Überlieferung aufweist, sind zahlreich, aber ihre Menge zeichnet Vischnu nicht vor anderen großen Gottern des Hinduismus, z B Kâlî Durgâ aus Die bekannten Verkörperungen (avatâras) erschöpfen die Fulle seiner Erschemungsformen nicht Diese avatäras - die tierischen Gestalten, Fisch, Schildkrote und Eber, die Mischform von Mann und Lowe (Nrısımba), der Zwerg (Vâmana), der zum Riesen wachsend mit drei Schritten ım Weltraum nicht mehr Platz findet, Râma, der ideale konigliche Held des Râmayana, und sein brahmanischer Namensvetter mit dem Beile, der dä monentötende Krischna, der die Bhagavadgîtâ verkundet und sein Halbbruder Balârâma, der den Pflug als Waffe führt, Buddha, der Lehrer des Nuvåna, und Kalkın, der erlösende Held, der Indiens Boden von der Herrschaft der Unglaubigen saubern wird - sind nur ein bedeutsamer Teil der Erscheinungsformen, in denen der Gott sich menschlicher Fassungskraft darstellt Einige von ihnen schillern in sich mit mehreren Aspekten Vamana der "Zwerg" und Trivikrama, "der die drei Schritte macht", sind Differenzierungen ein und desselben avatåra, sie verkorpern die Eingangs und die Schlußphase desselben Mythus Ebenso beziehen sich die drei Erscheinungsformen Vischnus als Krischna, Govinda und Dämodara auf ein und dieselbe Menschwerdung des Gottes und halten verschiedene Seiten an ihr fest. Zu ihnen kommen andere. So viel Namen der Gott hat, so viele verschiedene Erscheinungen seines Wesens sind den Menschen bekannt, denn unterschiedliche Benennungen für denselben Gegenstand drucken verschiedene Seiten seines Wesens aus. Für sie alle gibt es individuelle Formen innerer Schau, und das Kultbild muß diesen mit ebenso vielen differenzierten Ausprägungen der Gottesgestalt entsprechen

Das 48 Kapitel des Agnipurâna gibt in Form eines knappen Kataloges die elementaren Unterschiede an, die das Kultbild Vischnus je nach der Verkorperung des Gottes, die es zur Anschauung bringen soll, charakterisieren Es nenut deren Namen und lehrt in stereotyper Reihenfolge die Verteilung der Embleme, die dem Bilde, um es als Darstellung Vischnus gelten zu lassen, eigen sein mussen Ihre Aufzählung geht "rechtsherum" vom Beschauer (pradakschinam), das heißt, sie steigt vom unteren der beiden rechten Arme zum oberen rechten auf, um uber den oberen linken zum unteren linken herabzugleiten Das Geheimnis, wie mit denselben Attributen, die dem Gott ziemlich unveraußerlich anhaften, die verschiedenen Erscheinungsweisen seines Wesens bezeichnet werden können, liegt in der Variation der Gruppierung ihres monotonen Ensembles nach dem einfachsten Prinzip der Permutation Dank diesem Prinzip ist jedes Kultbild, das diese Attribute aufweist, als Darstellung Vischnus kenntlich, und doch sind sie alle als Bilder unterschiedlicher Anschauungsweisen seiner göttlichen Person leicht ausemander zu halten Die Einfachheit und konsequente Durchfuhrung dieses Prinzips im Aufbau der Kultbilder Vischnus ermöglicht es, die Darlegungen des Agnipurâna schematisch darzustellen1)

Neben diesen Anweisungen bietet dasselbe Agnipurana Vorschriften für die

<sup>1)</sup> Der Wert solcher Angaben der heiligen Überlieferung für die nicht eingeweihte Wissenschaft hiegt auf der Hand Dank ihrer ist es Z B möglich, die beiden Vischnutypen auf Tafel 16 und 17/18 genau zu bestimmen Im ersten Palle hiegt die Erscheinung als Janärdana, in anderen als Trivikrama vor Beides sind Belege einer kanonisch bis ins Detail fixierten Darstellungs- und Anschauungsform des Gottes Der Individualität des Künstlers blieb bei ihrer Ausführung nur das Unwägliare der Gestaltung, das wir bald als Reiz, bald als Leere oder Plumpheit der im voraus fürserten Form empfinden können

| Aspekt<br>Vischnus                                                                                                                                   | Emblem der<br>rechten unteren<br>Hand                                                                     | der rechten<br>oberen                                                          | der linken<br>oberen                                                                                                             | der linken<br>unteren Hand                                                                                 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Nârâyana                                                                                                                                             | Muschelhorn                                                                                               | Keule                                                                          | Lotus                                                                                                                            | Messerring<br>(Wurfscheibe)                                                                                |
| Mådhava Govinda Vischnu mokschada ("Erlöser") Madhusådana Trivikrama Vämana Schridhara Hrischikescha* Padmanåbha varad ("der gabenverleihende Lotus- | Keule Messerring Keule Muschelhorn Lotus Muschelhorn Lotus Keule Muschelhorn                              | Messerring Keule Lotus Messerring Keule Messerring Messerring Messerring Lotus | Muschelhorn Lotus Muschelhorn Lotus Messerring Keule Bogen Lotus Messerring                                                      | Lotus<br>Muschelhorn<br>Messerring<br>Keule<br>Muschelhorn<br>Lotus<br>Muschelhorn<br>Muschelhorn<br>Keule |
| nablge") Damodara Vasudeva Samkarschana Pradyumna Anıruddha Puruschottama Adhokschaja Krısımha Acyuta Upendra balarûpın (als Kınd) Janārdana Harı    | Lotus Keule Keule Keule Keule Messerring Lotus Messerring Keule Muschelhorn Lotus Muschelhorn Muschelhorn | Messerring<br>Lotus                                                            | Keule Messerring Lotus Muschelhorn Muschelhorn Muschelhorn Muschelhorn Keule Messerring Messerring Muschelhorn Muschelhorn Lotus | Messerring Lotus Messerring Lotus Lotus Keule Messerring Muschelhorn Muschelhorn Kuschelhorn Keule Keule   |
| Krischna <sup>1</sup> )                                                                                                                              |                                                                                                           | Keule                                                                          | 1                                                                                                                                |                                                                                                            |

Schema zum Aufbau des Kultbildes Vischnus

Darstellung verschiedener Aspekte Vischnus, die weniger schematisch sind. Statt vierarmiger Bilder sind sie für manche seiner Erscheinungsformen auch zweiarmige möglich, und hinsichtlich der Verteilung der Embleme laßt die

<sup>1)</sup> Krischna und Narayana, Madhava und Pradyumna, Padmanabha und Han haben dieselben Embleme in gleicher Reihenfolge

Tradition mitunter die Wahl. Sofern die Formgebung dem Erfordernis eindeutig und bezeichnend zu sein genugt, gibt es für sie kein unverbrüchliches
Gesetz, sondern eine Mehrzahl von Regeln, die eine engbegrenzte Wahlfreiheit innerhalb verschiedener traditionell ausgeprägter Typen bedeutet.
Im anschließenden 49 Kapitel handelt das Agnipurâna unter anderem von
der Darstellung der zehn avatâras Vischnus in Kultbildern

Vischnus Verkörperung als Fisch und als Schildkröte sollen tiergestaltig dargestellt werden "oder auch mit menschlichen Gliedmaßen (narångin)", und in der Darstellung als Eber, der die Erde aus den Fluten des Weltmeeres hebt (bhūvarāha) soll er "in der Rechten die Keule halten, in der Linken aber das Muschelhorn, oder den Lotus, oder auch (seine Gemahlin) Laksehmi Die Göttin Schri (= Laksehmi) soll sich auf seinem Iinken Ellbogen oder Schenkel (kūrpara) befinden, die Erde und die Schlange Ananta (Verkörperung des Weltmeeres) sich zu seinen Fußen schmiegen" (Vers 1-3)

In seiner Verkorperung "Halb-Mann-halb-Löwe" soll er "mit aufgerissenem Rachen" dargestellt werden Sein Opfer, der von seiner Pranke "getroffene Damon liegt auf seinem linken Schenkel Er zerfleischt ihm die Brust Um seinen Hals hangt eine Blumenkette, und in seinen beiden unteren Händen" – die oberen wuhlen in seinem Opfer – "schwingt er Messerring und Keule" (Vers 4)

"Als Zwerg soll er Sonnenschirm und Stab tragen", denn in seiner Verkörperung als Zwerg (vämana), der sich zum Weltriesen auswachst, erscheint er menschenhaft als bettelnder Brahmane und hat darum nur zwei Arme, im die Attribute zu halten, die der von ihm angenommenen Maske entsprechen Daneben "darf er aber auch vierarmig gebildet werden" (Vers 5) Der Text verrat nicht, welche Embleme er dann in den beiden übrigen Händen hält Wahrscheinlich solche, die sich bei seinen vierarmigen Darstellungen gewöhnlich finden und allen menschenähnlichen Aspekten Vischnus mehr oder weniger gemeinsam sind Muschelhorn, Meseering, Lotus oder Koule

Von den drei verschiedenen Râma-Gestalten, die zu Vischnus avatäras gehören, wird die des Brahmänen Râma, der zum Unterschiede von den anderen beiden "Râma mit dem Beile" zubenannt ist, nur als vierarmig gelehrt "Râma soll Bogen und Pfeil in der Hand halten und Schwert und Beil bei sich führen" (Vers 5) – Vom Prinzen Râma, dem Helden des Râmâjana, heißt es "Râma trägt Bogen, Pfeil, Schwert und Muschelhorn, oder er wird als zweiarmig gelehrt" (Vers 5/6). Welche Embleme der Vierergruppe, die -rechtsherum verteilt – seine vierarmige Gestalt kennzeichnen, der Zweiarmige über-

nimmt, oder ob er andere führt, verschweigt der Text Die zwiefache Möglich-Leit der Formgebung mit zwei oder vier Armen hängt hier wie in anderen Fällen augenscheinlich von dem verschiedenen Lichte ab, in der solche Menschwerdungen des Gottes betrachtet werden können er erscheint zweigrmig, wenn betont wird, daß der Gott menschliche Gestalt angenommen hat, vierarmig aber, wenn der göttliche Charakter seiner irdischen Erscheinung unterstrichen werden soll - So kann auch die dritte Rama-Inkarnation Vischnus ım Kultbilde bald mit zwei, bald mit vier Armen gestaltet werden. Es handelt sich um den Halbbruder Krischnas (der seinerseits selbst ein avatära Vischnus 15t), um Balârâma, der nach dem Pfluge zubenannt wird, mit dem er die Fluten der Yamuna aus ihrem Bette hinter sich herzog, als der Fluß dem Ansınnen des Trunkenen nicht entsprach und auf seinen Ruf nicht zu ihm geslossen kam, damit der Held ein Bad in ihm nähme Über seine Gestaltung ım Kultbild wird gelehrt "Râma trägt Keule und Pflug, oder er ist vierarmig In der erhobenen Linken soll er den Pflug halten, niederwarts (in der anderen Linken) das schimmernde Muschelhorn, in der erhobenen Rechten einen Mörserstößel (wie man ihn zum Enthulsen von Reis verwendet) und niederwärts (in der anderen Rechten) einen schimmernden Messerring" (Vers 6/7) Eine andere Anweisung beschreibt ihn als "zweiarmig, in der einen Hand das Muschelhorn haltend, mit der anderen den Gestus des Schenkens (geöffnete Hand mit abwärts geneigten Fingern) vollziehend, oder auch als vierarmig " Dann "hält er Pflug, Mörser, Keule und Lotus" (augenscheinlich "rechts herum") in den vier Handen (Vers 11/12)

Wenn der orthodoxe Hindu den großen haretischen Lehrer des Nirvåna, den Buddha, als Menschwerdung Vischnus in seinem Pantheon gelten 1aßt, übernimmt er für seine Darstellung Merkmale, die der Buddhsmus für die Form der Buddhshider ausgeprägt hat Das Agnipurana beschreibt den Buddha avatära Vischnus "Ruhevollen Wesens, mit lang herabgezogenen Ohren, von hellgelber Hautfarbe Mit einem laugen Gewande (amfara) belleidet, einen Lotus in erhobener Hand haltend und mit Handen im schen kenden (varada) und schutzverleihenden Gestus (abhayadāyaka)

Kalkın schließlich, der Befreier indischer Erde, der letzte avatåra Vischnus, der von der Zukunft zu erwarten ist, soll im Bilde dargestellt werden "mit Bogen und Kocher, auf einem Pferde reitend und Schwert, Muschelhorn, Messerring und Pfeil in den (vier) Handen haltend"

Komplizierter als diese Kultbilder des nur vierarmigen Vischnu sind die vielarmigen Erscheinungsformen Kali Durgas Von ihnen spricht das funf zigste Kapitel des Agnipurana Es trägt den Titel "Aufzählung der Merkmale der Kulthilder (pratima) der Devi" (Devi = "Göttin" schlechthin ist eine gewohnliche Bezeichnung Käll Durgas) Seine ersten Anweisungen gelten der Darstellung der Gottin im Aspekt der "Candi", der "Zornig-Wilden", die den Feind aller Gotter, einen Dämon in Stiergestalt im Kampfe überwindet und durch ihren Sieg dem gottlichen Prinzip die schon verlorene Weltherrschaft wiedergewinnt. Ihre Beschreibung beginnt mit den Worten

"Candî soll mit zwanzig Armen gebildet werden In ihren rechten Händen halt sie einen (dreizackigen) Spieß (schûla), ein Schwert, einen Wurfspeer, einen Messerring, eine Wurfschlinge, einen Schild, einen Pfeil, eine Handtrommel und einen kurzen Speer "Mit der achten ihrer rechten Hände voll zieht sie die schutzverleihende Geste "fürchte dich nicht" (abhaya) Da die Beschreibung mit den rechten Handen beginnt, geht sie augenscheinlich, wie alle übrigen, wenn nichts anderes vermerkt ist "rechtsherum", das heißt, sie beginnt bei der untersten rechten Hand und steigt zum Haupte auf, um auf seiner anderen Seite mit der Aufzählung der Embleme in den linken Handen fortzufahren "In den linken Händen hält sie (also in absteigender Folge) einen (zauberkräftigen) "Schlangen'-Lasso, einen Schild, ein Beil, einen Haken, einen Bogen, eine Glocke, ein Banner, eine Keule, einen Hammer und einen Spiegel"

Dieses eigentumliche Ensemble an Attributen erklart sich aus dem Mythus, dessen Heldin sie ist In ihrer Verzweiflung über die Macht des Dämons Mahischa, der sie aus dem Himmel vertrieben hat, schaffen alle Götter vereint aus den Strahlen ihres Zornes, die ihnen entströmend sich zusammenballen, die gewaltige Gestalt der Candi, der "Wild-Wutenden"!) Sie allein wird imstande sein, den Dämon zu vernichten, vor dem alle Götter ohnmächtig weichen mußten Denn in ihr sind die Strahlen der mannigfachen Kräfte aller Götter in eins zusammengeflossen. Ihr Wesen ist die Totalität aller göttlichen Kräfte Sie ist die schakti, die in ihnen allen individuell differenziert als göttliche Kräft lebendig ist. War sie in ihnen zersplittert und eint sie sich im Bilde der Candi, um gesammelt das göttliche Prinzip gegentüber dem dämonischen zu behaupten, so ziemt es sich, daß alle übrigen gött-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eine bildliche Darstellung dieser Szene bringt H v Glasenapp "Der Hinduismus", München 1922, Tafel 16 – Vgl zum Candi-Mythus die Übertragungen des zweiten und dritten Gesanges des Devimahatmya bei Ludwig Poley "Devimahatmyam, Markandeyi Purani sectio, Berlin 1831 (latein Übersetzung) u Partier The Märkandeya Purana, Calcutta, Bibliotheca Indica 1888–1905 (engl Übersetzung)

lichen Personen, die sich ihrer Kraft entäußert und sie in der Göttin zusammengegossen haben, ihr auch die Waffen und Embleme übertragen, deren sich ihre individuelle göttliche Kraft machtvoll zu bedienen pflegte Darum vereint Candi in ihren Händen die Waffen der verschiedensten Gotter, so wie ihr Leib mit zwanzig Armen in sich die Kraft vieler zwei- und vierarmiger Götter vereinigt Ihr Bild würde nicht die zusammengestrahlte Kraft aller göttlichen Individualitäten darstellen, wenn sie nicht Schivas dreizachigen Spieß, Vischnus Messerring, den Wurfspeer des Feuergottes und den zauberkräftigen Schlangenlasso in Händen hielte, der Varuna, dem König der Wasser, gehört, in denen die Schlangen ihre Heimat haben. Der Windgott gab ihr Pfeil und Bogen, Indra die Glocke seines Elefanten, Käla, der Todesgott Schwert und Schild, Vischvakarman, der kunstfertige Baumeister der Götter, sein Zimmermannsgerät, das Beil

Aber mit der Aufzählung dieser Attribute, die richtig geordnet in die Hande des Kultbildes der Caudi gehören, ist die Vorschrift, wie es zu gestalten sei, noch nicht abgeschlossen Der Text fahrt fort

"Unter ihr liegt der (stiergestaltige) Dämon Mahischa mit abgeschlagenem Kopfe Sein Haupt ist vom Rumpfe getrennt Eine mannliche Gestalt mit einem Schwert in erhobener Hand steigt mit wutendem Ausdruck aus seinem Nacken auf Der Mann hält einen Spieß in der Hand, speit Blut und seine Augen, seine Haare und sein Kranz sind rot Aber der Löwe (auf dem die Göttin reitet) hat ihn schon mit seinen kiefern gepackt, und die Wurfschlinge schnurt ihm den Nacken Mit dem rechten Fuße steht die Göttin auf dem Löwen, mit dem linken tritt sie auf den niedergeworfenen Damon Diese Candi ist dreisunge ... (Vers 1-6)

Neben diesem zwanzigarmigen Bilde Kâlt Durgâs im Aspekt der Candi gibt es auch einfachere für dieselbe Situation Das Aganpurāna schließt sein zweiundfunfzigstes Kapitel "Merkmale von Kultbildern (pratimā) der Göttin" mit der Schilderung einer zehasznigen Durstellung

"Candikâ soll zehn Arme haben Zur Rechten halt sie Schwert, Dreispieß, Messerring und Speer, zur Linken den "Schlangen"-Lasso, einen Schild, einen Haken, ein kleines Beil und einen Bogen Sie reitet auf einem Löwen, und Mahischa wird mit dem Dreispieß am Haupte getroffen" – Da von den fünf rechten Handen nur vier durch Embleme charakterisiert sind, die linken Hande aber andere Waffen halten, als den Dreispieß, der den Damon trifft, muß es die freibleibende Rechte sein, die den tödlichen Streich gegen ihn führt, und der Spieß, der den Dämon trifft, muß ein anderer sein, als welcher

unter den vier Emblemen der ubrigen rechten Hande aufgefuhrt wird Wahr scheinlich ist es die oberste (in der Zahlung "rechtsherum" die letzte) der rechten Hande, die den Hieb gegen den Damon fuhrt Denn unter der Viel zahl der Arme fallt gemeinhin den obersten, die organisch aus der Schulter entwachsen, die Rolle der Aktion zu, wahrend die übrigen, deren Artikulation am Ruinpfe weniger markant ist, sich mit der bescheideneren Funktion in ruhiger Haltung Embleme zu tragen, begnügen mussen So vollziehen die beiden obersten Arme Mahasukhas den Akt der Umarmung, der den symbolischen Sinn der Mahasukha Gruppe ausdruckt, wahrend die übrigen Arme ohne Gestus nur die Embleme tragen, die Mahasukha in seinem Wesen er lautern!

Diese Beschreibungen von Kultbildern Kali Durgas im Aspekt der Candi sind reichhaltiger als die knapp schematischen Angaben über Differenzie rungen der Emblemverteilung, auf die das Agnipurana sich bei den Anwei sungen fur Kultbilder der verschiedenen Aspekte Vischnus beschrankt Aber auch sie sind noch sehr luckenhaft und beschranken sich auf Elementares Über den Gesichtsausdruck der Gottin z B lehren sie nichts, ebensowenig uber ihr Gewand und ihren Schmuck an Haupt, Leib und Gliedern Und doch 1st das alles - wie alles Detail an einem Kultbilde - wichtig und bedeutsam und innerhalb gewisser Grenzen der Variationsmöglichkeit genau so fest gelegt, wie die in den Texten aufgezahlten Attribute Das Agnipurana er laubt es sich, seine gedrangten Vorschriften von diesem sekundaren Detail zu entlasten, das nicht ganz so wesentlich bedeutungtragend ist, wie die Embleme und Gesten die es verzeichnet, weil es seine Kenntnis bei dem Eingeweihten voraussetzen darf Die literarische Tradition der Mythen, in denen der Aspekt der Gottheit handelnd auftritt, enthalt Beschreibungen ihrer Erscheinung die handwerkliche Tradition der Kunstübung, die sich wie iedes Gewerbe im Heimatlande der Kasten in der Regel vom Vater auf den Soka fortpflaget, und nicht zuletet die Vorbilder, die frubere Geschlechter als typisch verbindliche Darstellungen hinterlassen haben sichern die Form gebung des Kultbildes vor Willkur und Wandlung ihres symbolischen Zeichen bestandes

¹) Bekannte Darstellungen dieser Szene zeigen noch einfacheren Bau Die schöne Durga Mahischasura in Leiden Agl Abbildungen bei Karl With, Java , Hagen 1920, Tafel 130-32 und A h Coomaraswamy, Vishvalarma examples of Indian architecture 'usw, London 1912 ff, Tafel 37) hat nur sechs Arme und ihr Reittier, der Löwe fehlt – von anderen Vereinfachungen des Details zu schweigen

Wieviel wesentliches Detail aufzuzahlen sich das Agnipurana versagt und wie reichhaltig der traditionell notwendige Formenbestand der Kulthilder ist. die es mit so monotonen Angaben gegeneinander abhebt, lehrt ein Ver gleich seiner Charakteristik des Trivikrama Vischnu mit den vorhandenen bildlichen Auspragungen dieses Typs (Tafel 17/18) Vom Bilde der Candi ist die Gestalt des besiegten Damons unzertrennlich, der im Todeskampfe den Stierleib, in dem er sich unuberwindlich dunkte, verlaßt, um, aus dem enthaupteten Nacken herausfahrend, in Mannesgestalt der Gottin zu er liegen Vischnu erscheint in seinem Aspekt als Trivikrama nicht notwendig in der Aktion seiner drei kosmischen Schritte, sondern auch in statuarischer Ruhe Aber wie das Bild der Candi des Gegners nicht entraten kann, dessen Gestalt und Haltung die Gottin erst in ihrem Wesen verdeutlicht und ihren Aspekt genau bestimmt, bedarf auch die Gottheit, die sich im Kranze ihrer Embleme ruhevoll prasentiert, in threm Bilde gemeinhin einer Umgebung und Begleitung, die das Wesen ihrer Erscheinung verdeutlichen helfen Die allgemein gultige Anschauung umgibt das hohe Wesen des Gottes mit einer Art Hofstaat, der in ihrem Bilde mehr oder weniger reichhaltig vertreten sein will Seine Zusammensetzung und Haltung ist durch die Aussagen der gottlichen Selbstoffenbarung in der literarischen Überheferung vorab und dauernd innerhalb enger Grenzen geregelt. Vischnu Trivikrama ist traditionell von seinen beiden Gemahlinnen begleitet1) Lakschmi, die Gottin des Glucks und der Schonheit steht zu seiner Rechten, Sarasvati, die "flutenreiche" Göttin der Rede lautespielend zu seiner Linken Zwei Gefolgsleute (ayudha puruscha) flankieren die Gruppe Die Haltung ihrer Hande - die rechte in schutzverleihendem Gestus (abhayamudra), die linke in die Hufte gestützt ist so fest gepragt wie die liebliche Haltung der Gottinnen mit "dreifacher Biegung" des Leibes (tribhanga) Traditionell in seinem Bestande ist auch das Gewimmel niederer gottlicher Wesen, das den Gott umgeben muß, wenn er sich im Trivikrama Aspekt ruhevoll präsentiert Musizierende Genien (Gandharva) schweben uber Wolken und tragen ihre Frauen, die auf ihren Schenkeln reiten, weibliche Genien, deren Rumpf in welliges Gefieder endet (Kinnari) erheben sich über elefantennasigen Meerungeheuern (makara) und Löwengreisen, die Elefantenreiter samt ihren Elefanten niedertreten Von

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vgl die schöne mit den beiden Berliner Stucken eng verwandte Bildsäule im \ a rendra Research Society Museum Rajshahi, Bengalen, die Stella Kramtisch, "Grundzüge der indischen Kunst , Hellerau Dresden 1924, abbildet (Tafel 7) und beschreibt (S 92–97)

ihnen allen schweigt das Agnipurana in seiner knappen Liste, obsehon sie in dieser Anordnung nur dem Aspekt Trivikrama – und nur in einer seiner möglichen Darstellungen – eigen sind Wird Vischnu unter dem Aspekt Trivikrama in der kosmischen Aktion der drei Schritte, die sein Name Trivikrama bezeichnet, dargestellt, so hilt die Tradition ein anderes Schema bereit, das dank der Dynamik seines Gegenstandes mehr Variationsmöglichkeiten bietet<sup>1</sup>)

Die Agnipurana schweigt von dem reichen Gefolge gottlicher Wesen (âvarana devatâ), das Vischnu-Trivikrama begleitet, wie es den traditionellen Schmuck seiner Gestalt verschweigt, die Brahmanenschnur, die von der linken Schulter zur rechten Hufte herabläuft, den Brustschmuck mit dem Juwel Kaustubha, den Blumenkranz, der die Knie des Gottes saumt, die langgezogenen Ohren, die von Ringen beschwert sind, die Schmuckringe an Unterund Oberarmen und an den Fußen und die gluckverheißenden Zeichen der Vollkommenheit auf Stirn und Handfläche - Genau so wenig verrät der Text, daß zum Kultbilde Vischnus, wenn er im Aspekt Janardana sitzend dargestellt wird, das Reittier des Gottes gehört Garuda, der gottliche Komg der Vogel Er darf voraussetzen, was sich für den Eingeweihten von selbst versteht daß eine sitzende Gottheit immer auf dem individuell ihr zugehörigen Sitze, zumeist ihrem Reittier (våhana) dargestellt wird. Schiva auf dem Stier Nandin, Durgâ auf dem Lowen, der Kriegsgott Skanda auf dem Pfau, der liegende Vischnu auf der großen Schlange, Brahmâ auf dem Lotussitze2). Man muß andere Texte befragen, wenn man eine Vorstellung des typischen Details, das individuell den einzelnen Aspekten göttlicher Wesen zugeordnet ist, gewinnen will von den göttlichen Gestalten, die sie umgeben (âvarana-devatâs), ihren Reittieren (vâhanas), von ihrer Haltung und ihrem Schmuck.

Solche detailherten Beschreibungen finden sich in den Tantras Sie bilden in ihnen einen notwendigen Bestandteil der Vorschriften, die vom Zeremoniell der Verehrung gottlicher Personen und ihrer Aspekte handeln namlich die Anweisung zur Entwicklung des inneren Bildes der Gottheit, deren Kult beschriehen wird Das Prapancasära-Tantra z B gibt in seinem sechzehnten Kapitel eine Anweisung für die innere Bildentwicklung (dhyána) bei Verehrung des Mondes Es sehreibt folgendes Schaubild der Gottheit vor

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl das Rehef von Ellora bei St Kramrisch, "Grundzuge usw", Tafel 9, und das Rehef von Mamallapuram, Wuladalundhahöhle bei W Cohn ",Indische Plasth", Berlin 1922, Tafel 90

<sup>2)</sup> Vgl Vischnu mit Laksehmî auf Garuda, Tafel 25 und Skanda Tafel 26

.Er steht auf einem fleckenlosen (weißen) Lotus und sein mondgleiches Anthiz strahlt heiterste Ruhe Seine rechte Hand vollzieht den Gestus der Wunschgewahrung (varada), die linke halt einen Lotus Er ist mit einer feinen Perlenschnur und anderem Schmuck geziert. Er schimmert wie Kristall und Silber" - Seine mannliche Erscheinung umgeben als symbolische Personifikationen seiner göttlichen Kraft (schakti) in ihren verschiedenen Auswirkungen neun weibliche Gestalten "Seine neun schaktis sind Raka die personal gedachte Vollmondsnacht - "Kumudvati" - die Herrin der weißen Lotusbluten, die sich des Nachts offnen, - "Nanda" - "Freude" so heißen drei gluckbringende Tage des Mondmonats, - "Sudha" - das ist .Unsterblichkeitstrank der Götter', dessen Gefäß der Mond ist, - "Sann vani" - die "Lebenspendende", - "Kschama" - die "Wohlgesinnte", -"Apvâvını" - die "Fulle Verleihende", - "Candrika" - das ist der "Mond schem" - und "Ahladını" - die "Erquickende" - In diesen neun personalen Aspekten seiner gottlichen Energie entfaltet sich das milde segen volle Wesen des Mondes vor der inneren Anschauung des Andachtigen, so wie es der indischen Vorstellung entspricht, die in dem "Kühlstrahligen", der die Hitze des indischen Sonnentages löscht, das Sinnbild alles Erquickenden und Trostreichen sieht

"In den Staubfäden der Lotusblume", in deren regelmaßige Figur die gottliche Erscheinung samt ihrem Gefolge hineingeschaut wird, "wird die Gestalt des Gottes verehrt, die schaktis soll man außerhalb (des Bluten bodens) verehren Auf den Blatterspitzen des (achtblattrigen) Lotus soll man die acht Planeten verehren, und unmittelbar neben ihnen (das heißt zwischen den Blattspitzen) die Huter der (acht) Hinmelsrichtungen "Die schakti's schimmern hell wie bluhender Jasmin und tragen Perlenschnüre aus Sternen Sie sind mit ganz weißen duftenden Blumen geschmuckt und halten silberne Schalen Ihre Blumenketten und Gewänder sind weiß, sie haben weiße Schminke aufgelegt und halten ehrfurchtig die hohlen Hande aneinander So werden sie gedacht')"

Ein ähnliches, aber figurenreicheres Bild entwirft das folgende Kapitel des Prapancasara Tantra für die innere Anschauung bei der Verehrung des Gottes

<sup>1)</sup> Vgl. Tantrık Texts, Vol III., Kap XVI., Vers 4, 8-12, Vers 9/10 erwahnt neben den schaktıs noch andere Göttinnen des Gefolges, die z. T. der Reihe der Stern bilder (Vlondhauser) entnommen sind, die der Vlond durchlauft und die als seine Gemahlinnen gelten.

Ganescha, des elefantenkopfigen "Herrn der Scharen" Dieser Sohn Schivas und Käli-Durgås, der "alle Hemmisse aus dem Wege raumt", ist als Helfer in allen irdischen Noten eine der behebtesten Volksgottheiten Indiens und wird weithin in jedem Dorfe verehrt. Von seinem inneren Schaubild heißt es:

"In einer Vierecksfläche von gebrochenem Kontur²), die in ihrem inneren Kreise von Sonnenlicht und Mondenschein erfullt ist, und aus Juwelen besteht, die durchweht ist von einem duftenden Winde, der einen feinen Spruhregen von den Wogen des Zuckermeeres her mit sich führt, der heblicher ist als das Flugelschwingen von Bienen, die sich auf Gotterbaumen und Jasmin aufhalten, sitzt Ganescha unter einem himmlischen Baume (von dem man Erfullung aller Wünsche pflucken kann), dessen Fruchte Edelsteine, dessen Bluten Diamanten und dessen Zweige Koralle sind," Sein Sitz ist "ein gemalter Lotus, dessen Fuße mit Lowengesichtern geschmückt sind" - also eine Kombination des Lowenthrons (simhâsana, vgl. Tafel 6), mit dem Lotussitze (padmâsana, vgl Tafel 5). Dieser Lotus "strahlt von drei (einbeschriebenen) "Sechsspitzern"" - d h von drei meinander verschränkten Dreieckspaaren3) Ganescha "hat einen dicken Bauch" - er ist der Gott der Gedeiblichkeit -, "er hat nur einen Stoßzahn, er hat zehn Arme und ein Elefantengesicht und ist von rötlicher Farbe". Von seinen "lotusgleichen Handen" ist die unterste rechte "mit Getreidekornern gefullt", die nachsten beiden halten (in aufsteigender Folge) eine Keule und einen Bogen aus Zuckerrohr, der vierte rechte Arm tragt ein Mutterschaf, der oberste einen Messerring Mit den linken Handen halt er (in absteigender Folge) ein Muschelhorn, eine

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl Abbildungen bei Coomaraswamy, "Vishvakarman", Tafel 34/35, William Cohn. "Indische Plastik", Tafel 168/69 und anderwarts

<sup>2) &</sup>quot;von gebrochenem Kontur" auf Sanskrit "schischirita", das ist eigenflich "gefröstelt", also nicht "gerade", sondern in einer Art Zitterbewegung im und ber gehend Es ist eine Fleiche mit eigentumlich ausladendem und einspringendem Kontur gemeint, wie sie auf vielen rein linearen yantras als Unterlage der Dreiecks-Dagramme, Lotusblattkranze und Kreisringe zu finden ist. Die gefrostelte Linie pflegt den außersten Umriß des konzentrischen Liniengefuges zu hilden Vgl. Tafel 33/34 und 36

b) Vgl Tafel 33 Das lineare yantra der "Durga der Wildnis" (Vana Durga yantra) enthalt in einer Vierecksflache mit gebrochenem (oder "gefrösteltem") Kontur einen achtblattrigen Lotus (wie das oben beschriebene Schaubild des Mondes) und "strahlt" wie das Schaubild Ganeschas von ineinander verschrankten Dreiecken

Wurfschlinge, einen Lotus, seinen zweiten Stoßzahn, an dessen Spitze Reis hängt, und eine Schale voll Juwelen – "Man soll ihn schauen, wie seine von Geschmeide schimmernde Gattin ihn mit ihrem Lotushänden umarmt, – ihn der Entfaltung, Vernichtung und Bestehen des Alls bewirkt, den Zeitbrecher, den reichen Gluckspender." Mit einem Regen von Juwelen, Perlen und Korallen, der aus der Schale fließt, die seine Hand halt, verstreut er einen Strom ohne Ende ringsumher, um seinen andächtigen Verehrern (sädhaka) Fulle des Glucks zu verleihen Einen Kranz von Bienen, der nach dem sußen Brunstschweiß seiner Schläfen lustern ist, vertreibt er wieder und wieder durch Schlagen mit den Flächen seiner Ohren Von Gottern und Dämonen wird ihm paarweis aufgewartet.

Gerade vor ihm steht ein Bilvabaum und neben diesem Ramâ (die Göttin des Glucks und der Schönheit Lakschmi) und Ramescha (das 1st "Ramâs Gemahl" Vischnu), zu seiner Rechten unter einem Feigenbaum die Tochter des Berges (Parvati, d. 1. Kâli Durgâ) und der Gott, der den Stier zum Zeichen hat (Schiva), in seinem Rucken unter einem Pippalbaum die Göttin der Liebeslust (Rati) und der Gott mit den fünf Pfeilen (d. 1. der Liebesgott), zu seiner Linken neben einem Priyanguhaum die Erdgöttin und der göttliche Eber (d. 1. Vischnu im Eber-avatåra, vgl. S. 106)."

Der Andachtige, der in Ganescha die Gottheit seines Herzens verehrt, ordnet ihm als dem höchsten, die anderen bekannten personalen Aspekte des Gottlichen unter als sein huldigendes Gefolge die ehrwürdigsten Schwa und Durgä, Vischnu und Lakschmi ebenso wie mindere göttliche Erscheinungen Die Vorschrift innerer Bildentwicklung führt auch die Embleme auf, die diese Gottheiten des Gefolges (ävarana-devatä) in ihrer Individualität charakterisieren Es sind die typischen Embleme dieser Götter, nur ist ihre

oder Dreispitzen), die sich in einem "inneren Kreise", der dreifach dem achtblattingen Lotus einheschrieben ist, befinden Beim yantra Ganeschas verschränken sich drei Dreieckspaare ineinander, d. h. sie überlägern einander derart, daß die Spitze der einen nach oben, die der anderen nach unten gerichtet sind, das yantra der Durga der Walder, weist nur drei inteinander verschrankte Dreispitze auf – Ich ziche es vor, Dreispitz statt Dreieck, zu sagen, da die analoge Bezeichnung, Sechseck', statt Sechsspitz, falsche Vorstellungen erwecken mill Unter "Sechseck, Achteck" usw wurde man geometrische Gebilde verstehen, die stumpfwinklig und ohne einspringende Linnen sind, wahrend die hier gemeinten Gebilde durchgehends sternförmig sind, mit spitzen und stumpfen Winkeln und mit einspringenden Linnen Zahl bescheiden, da ihre Träger, ihrer untergeordneten Stellung entsprechend, nur zweiarmig gegenüber der zehnarmigen Zentralfigur Ganeschas erscheinen "Zu erschauen ist das erstgenannte Paar (Vischnu und Lakschmi) mit zwei Lotusblumen und einem Messerring in Händen, das andere Paar (Schiva und Käli-Durgå) mit Wurfschlinge, Haken, Beil und dreizackigem Spieß, das dritte Paar (Liebeslust und Liebesgott) mit zwei Lotusblumen, einem Bogen aus Zuckerrohr und Pfeilen, das letzte Paar (Erde und Vischnu als Eber) mit Papagei und Reisähre, Keule und Messerring."

Damit ist die Schar der âvarana-devatâs, die zur Erscheinung des Gottes gehoren, aber noch nicht erschöpft "Zu schauen sind", so heißt es weiter, "ringsum an sechs Ecken der Winkel des Diagramms aus Dreispitzen (weitere) "Herren der Scharen". Diese weiteren "Herren der Scharen" sind begrifflich Dubletten der Zentralfigur, Ausstrahlungen ihres Wesens, das sich in der Erscheinung vervielfältigt. In ihrer Form sind sie bescheidener gehalten als die Zentralfigur, aber vierarmig gestaltet stellen sie sich mächtiger dar als die huldigenden vier Gotterpaare unter Bäumen Sie "tragen in (zwei) Händen Wurfschlinge und Haken und vollziehen (mit den beiden anderen) den Gestus Furchte dich nicht' (abhaya) und die Geste der Wunschgewährung (ischta) Sie sind mit ihren jugendlichen Geliebten vereint Die Farbe ihrer Leiber ist rot." um ihre Liebeslust und Lebensglut anzudeuten "Sie erliegen vollig der Gewalt entfesselter Liebesleidenschaft" - damit wird angedeutet, daß sie in derselben Haltung wie Mahâsukha und seine Geliebte vorzustellen sind (Tafel 29/30) Falls sie in der Haltung Vajradharas (Tafel 31/32) zu denken wären, wurde der Text wohl vermerken, daß sie sitzend vorzustellen seien

Neben ihnen umkränzen andere personale Teilaspekte der gottlichen Wesenheit Ganeschas die Zentralfigur "An der Ecke (des Diagramms), die der Zentralgestalt frontal gegenüberhegt, ist der "Frohsinn" (åmoda) vorzustellen, in den beiden Ecken ihm zur Seite der "Jubel" (pramoda) und der "Lachemund" (sumulkha) zu schauen, und im Rucken der "Finstergesicht" Zubenannte (durmukha) und zu dessen beiden Seiten "Der die Hemmungen behebt" und "Der Hemmungen schafft"

"Zur Lanken und zur Rechten von ihm hat man sich Behälter mit Muscheln und Lotusblüten vorzustellen, die von Perlen und Rubinen glitzern und immerdar in Strömen Schätze regnen (Vier) Paare jugendlicher Göttinnen haben ihren Platz bei diesen Schatzbehaltern Ganeschas "Erfolg" und "Fülle", "Liebreiz" und "Lusterfulltheit", "Hinschmelzen in Lust" und "Die vor Lust Aufgeloste", "Die Schätze Haltende" und "Die Schätzereiche" Mit ihnen erfährt das lebensfrohe Bild des Gottes seine Abrundung!)

Die großen Gotterpaare des figurenreichen Schaubildes, die, heiligen Baumen zugeordnet, Ganescha aus allen vier Weltgegenden huldigen, dienen dazu, ihn als hochste aller persönlichen Erscheinungsformen des Gottlichen auszuweisen. Wenn sogar sie ihm huldigen, muß er der machtigste sein, und seine Verehrung sicherlich reichste Frucht bringen Die ubrigen Gestalten des Gefolges sind dazu bestimmt, die verschiedenen Zuge seines Wesens sinnfällig darzustellen, sie haben eine den Emblemen seiner zehn Arme verwandte Aufgabe Daraus erklart sich, daß sie in plastischen Darstellungen, die das Bild des Gottes vereinfachen, auch fehlen konnen. In ihnen mischen sich duster drohende Zuge, die Ganescha als Sohn Schivas (religions geschichtlich könnte man sagen Abspaltung seines Wesens) und der Dunklen Cottin eigen sind, mit den hebenswerten und segensreichen, die den Gott als volkstumlichen Nothelfer kennzeichnen. Ein Gott des Lebens und des Alltags halt er als Schutzherr bauerlicher Arbeit und landlichen Gedeihens Getreidekorner und Mutterschaf in Handen, neben den Vernichtungswaffen seiner Eltern, Lebensbejahung und Liebeslust strahlt in verschiedenen Tonungen personal gefaßt von der Hoheit seiner Zentralfigur aus Von vorn betrachtet ist der große Gott ganz Heiterkeit, Wohlwollen und Freigebigkeit, seine dusteren Aspekte "Finstergesicht" und "Der die Hemmungen schafft" bilden seine Ruckseite Das bedeutet wem der Gott, der alle Hemmnisse auf dem Wege zu Gluck und Gedeihen beseitigen kann, den Rucken wendet, der findet nur Hemmusse vor seinem Fuß So zeigen auch die plastischen Darstellungen des Gottes, die darauf verzichten mussen, sein Wesen in einer Vielheit von Gestalten zu entfalten, auf seiner Ruckseite eine drauende Fratze, wahrend vorn sein Elefantenantlitz gern den Ausdruck hoheitsvoller Gut mutigkeit und wohlwollender oder verschmitzter klugheit tragt?)

Dergieichen detaufreiche Beschreibungen gottlicher Erscheinungen finden sich in der Tautrahteratur allerwegen, wo sie von ihrem Hauptgegenstand, dem Kult der Götter, handelt Die Entwicklung eines vollstandigen und korrekten Schaubildes der Gottheit des Herzens ist ja die unerlaßliche Voraus setzung jeder Andacht mit oder ohne yantra Das Prapancasara Tautra z B enthalt vom neunten bis zum zweinunddreißigsten Kapitel (seinem

<sup>1)</sup> Vgl Tantrik Texts, Vol III Prapancasara Tantra XVII 5-17

<sup>5</sup> Vgl z B das javanische Ganeschahild bei W Cohn , Indische Plastik", Berlin 1922 Tafel 168/69

vorletzten) nahezu in jedem Kapitel Vorschriften, wie Bilder göttlicher Erscheinungen in innerer Schau (dhyâna) zu entwickeln sind. Nacheinander werden Schaubilder (dhyâna) der bekannten Gottheiten des Hinduismus im Zusammenhang des besonderen Rituals geschildert, das zur Verehrung einer jeden von ihnen gehört. Das zwölfte Kapitel lehrt z. B. das dhyâna der Lakschmi im Kreise ihrer neun schaktis, die verschiedene Seiten ihres Wesens verkörpern, weiterhin ihr dhyâna als Ramâ (vgl. oben S. 122), ein Aspekt, in dem sie von zweiunddreißig schaktis umgeben ist. Vorschriften fur dhyânas Vischnus, Schivas und Kâlî-Durgâs verteilen sich entsprechend der Unzahl von Aspekten, die diesen großen Gottheiten eigen sind, auf viele Kapitel!). – Auch fur die Verehrung heiliger Versmaße, in denen das Göttliche Form annimmt, gibt es personale Bilder der inneren Anschauung<sup>2</sup>).

Solche Anweisungen zu innerer Bildentwicklung sind in der Beschreibung göttlicher Aspekte von bemerkenswerter Detailfulle. Immerhin sind sie praktisch nur für den Eingeweihten brauchbar, der mit der Technik, solche

1) Dhyâna-Vorschriften Vischnu betreffend; als Krischna XVIII, 43, 47; - als Mukunda ("Erlöser vom Samsåra") XVIII. 48; XX, 4; XXIII, 4; - als Våsudeva XVIII, 49; -- als heilige Silbe Om XIX, 4, 8-12; -- als Eber XXIII, 18; -- als ,,Halb-Mann-halb-Lowe" XXIV, 8; - als Trailokyamohana ("verzuckender Bezauberer aller drei Welten") XXXVI, 35-47 (diese Schilderung ist von A. Avalon in seiner Introduction Tantrik Texts, Vol III, S. 61 ff. ubertragen); - vgl. ferner XXV, 21. Dhvana-Vorschriften Schiva betreffend: für sechs Aspekte XXVI: Sadyojata (der "alsbald Geborene", das ist Urzeitliche), Vâma (der "Freundliche"), Aghora der "Nicht-Furchterhehe"), Tatpuruscha (das hochste Sein als gottlich-manuliche Person), îschâna (der "Herr"), Mahescha (der "Große Herr"). - Fur vier Aspekte XXVII: Dakschinâmûrtı ("von freundlicher Gestalt"), Aghora, Mrityunjaya ("Toduberwinder") und Ardhanârîschvara ("Halb-Mann-halb-Weib"), Verschmelzung der Pole, deren Spiel Entfaltung der Welt bedeutet. Ardhanârîschvara ist nicht kärperlich, sondern ideell Hermaphrodit: aus einer männlichen und weiblichen Halfte zur Rechten und Linken zusammengesetzt, ist er Symbol des übergegensätzlichen Einen im Stande latenter Differenziertheit zur Polaritat.

Dhyâna-Vorschriften Kâli-Durgâ betreffend fur den Aspekt Durgâ XIV, 4ff. Bhuvaneschvarî ("Herrin der Welten") XV, 3; – Tripurâ IX, 8; – Mülaprakrıtı (oder Ambıkâ, "Urstoff der Weltentfaltung") XXXII, 38; – Bhadrakâlî (glückbringende Kâli) XXXIV, 8.

Dhyâna-Vorschrift für Bhâratî, die Gottin der Rede und des Wissens; VII, 3; für den Liebesgott: XVIII, 4.

<sup>2)</sup> Vgl. Prapancasâra-Tantra, Kapıtel XXX/XXXI.

figurale Gruppierungen auf einem linearen Grunde von Dreispitzdiagrammen. Lotusblattkränzen und dergleichen zu vollziehen, vertraut ist Der Unein geweihte wäre nicht bloß in Verlegenheit, wie er viele der genannten Gestalten. z B ım Schaubild Ganeschas bildlich korrekt darstellen sollte. z B "Frohsmn" und "Jubel" oder "Finstergesicht" und die "Schätzereiche" Mindestens ebensoviel Kopfzerbrechen durfte ihm die exakte Verteilung aller göttlichen Gestalten auf die Ecken der meinander verschrankten Dreispitz-Paare verursachen Es hegt im esoterischen Charakter der Tantraliteratur wie der Purânas, daß ihre Angaben für innere Bildentwicklung wie Anfertigung von Kultbildern - was ja auf eines herausläuft, da das Kultbild raumliche Konkretion, Materialisation des Schaubildes sein muß, um als vantra fungieren zu konnen um Kultbild zu sein - für den Uneingeweihten ungenugend sein mussen. Sie treiben als literarische Niederschläge im Strom einer mundlichen Tradition vom Lehrer zum Schüler und dienen nur dazu. Wesentliches und Typisches für das Gedachtnis zu fixieren, während anderes Detail, das im Strome dieser Überlieferung als selbstverständliches Ingrediens mitschwimmt, ungesagt bleibt, Wieviel jede textlich fixierte Anweisung verschweigt, hängt jeweils davon ab, wieviel sie sich zutraut, ohne Schaden für Korrektheit und Vollständigkeit der Überlieferung verschweigen zu dürfen, weil es ohnehin mituberliefert wird Sie tradiert Geheimwissen, das von keinem Uneingeweihten, dem es unseligerweise in die Hande fällt, sinnvoll ausgenutzt werden darf Je mehr sie lehrend verschweigt, desto sicherer ist sie vor Profanierung ihrer Geheimlehren Es gehört zum Wesen der Eingeweihten, sich allerwarts durch Andeutungen verstandlich zu sein und sich mit bruchstuckhaften, andeutenden Lehrsätzen als Gedachtnisstutzen lebendiger Tradition zu begnugen Auf demselben andeutend enigmatischen Prinzip literarischer Fixierung beruht die gesamte Tradition orthodox brah manischer Philosophie in ihren klassischen Aphorismentexten, die ohne den (nachtraglich auch schriftlich fixierten) Kommentar des Lehrers ein Buch voll dunkler Ratsel bleibt Nur ist bei ihr das Prinzip des Weglassens mit einer Überlegenheit gehandhabt, vor der die Ausführungen der Puranas und Tantras kaum mehr esoterisch stillisiert erscheinen.

## Die Formensprache des rein linearen yantra

Die Schilderungen innerer Bilder göttlicher Erscheinungen, wie sie das Prapancasâra Tantra und andere Vertieter der Tantraliteratur als verbind-

liche Vorstellungen vom Göttlichen lehren, eignen sich vielfach kaum zu Gegenstanden plastischer Darstellung Die Abschnitte des Agnipurâna, die Vorschriften über die richtige Anfertigung figuraler Kultbilder enthalten, beschranken darum den zur Versinnbildlichung gottlicher Wesenheit notwendigen Apparat an Symbolen im Vergleich zu den Lehren der Tantras außerordentlich Aber auch die malerisch-zeichnerische Darstellung der Gotterschilderungen der Tantras stellt hohe Anforderungen an natürliches Geschick und technische Schulung Tempel und Kloster konnten über beide verfügen, dank eines lebendigen Kunsthandwerks, das sich in standisch abgeschlossener Familien- und Schultradition fortgepflanzt oder dank klosterlicher Übung, die sich von einer Mönchsgeneration auf die nachste vererbte Zeugnis solcher kunstlerischen Klostertradition ist das abgebildete tibetische mandala Aber die Tantralehren handeln vornehmlich von häuslichem Kult, der sich vom Vater auf den Sohn forterbt und sich erblich unter den Augen und in der Lehre des erwahlten geistlichen Lehrers der Familie vollzieht. Wie Lehre und Einweihung sich in der Familie von Generation zu Generation erneut fort zupflanzen pflegt, erbt sich das Amt des Lehrers und geistlichen Beraters der Familie (guru) im Geschlecht des Lehrers fort Die Religiositat der Tantras ist an das Haus gebunden und lebt sich im Schoße der Familie aus Der Eingeweihte ist zumeist sein eigener Priester Fur das Gerät, das er zu seinem Gottesdienst benotigt, ist er darum im Ganzen auf sich selbst gestellt Die Bedürfnisse des häuslichen Kults sind aber mannigfach, je nach den Bedurfnissen des Tages und den Wunschzielen des Einzelnen Fur alle Notstande und Wunsche des Lebens wie für die Erhebung über alle menschliche Bedurftigkeit halten die Tantras rituale Brauche bereit, die sich von Fall zu Fall sehr verschiedenen Erscheinungsformen des Göttlichen zuwenden und fur deren Verehrung verschiedener ritueller Stoffe, vor allem aber verschiedener yantras bedurfen Grund genug also, diese yantras bei aller Korrektheit, die das Geheimnis ihrer Zweckmaßigkeit ist, moglichst einfach zu gestalten, damit auch ein technisch Ungeschulter je nach Bedarf die verschiedensten unter ihnen für sich verfertigen und in Gebrauch nehmen kann Der Eingeweihte muß zudem von fremder Hilfe handwerklich Geschulter unabhängig sein, denn er bedarf der yantras in vielen Fallen zu personlichen Zwecken und magischen Praktiken, deren Absicht er geheim halten muß

Darum stehen neben den figuralen Kultbildern (pratimå) und den yantras mit kunstvoller figuraler Fullung, die mit ihrer kunstlerischen Ausfuhrung auf lange Lebensdauer in Tempeln, Klostern und Hausaltaren berechnet sind, rein lineare yantras als eine formal sehr viel bescheidenere Gattung, deren Herstellung keiner besonderen handwerklichen Schulung und Geschicklichkeit bedarf, sondern nur des Wissens durch Einweihung Sie können von Fall zu Fall mühelos geschaffen werden, wie Bedarf es erheischt

Formal sind diese rein linearen yantras den figural erfullten (z B den tibetischen mandala-Malereien) eng verwandt. Beiden Typen ist die symmetrisch konzentrische Flachenaufteilung gemeinsam und deren linearen Elemente z B Kreislinien und Ringe von Lotusblattern (Tafel 33-36) Eigenartig und befremdend mag dem unerfahrenen Auge an den rein linearen yantras die vielfach gebrochene (schischirita, gefröstelte" vgl. oben S. 121 Anm 3) Linie erscheinen, die bei vielen von ihnen einen regelmaßig gestalteten Rand bildet Nur ein Auge, das den Formenschatz figural gefüllter vantras in sich aufgenommen hat, wird keine Schwierigkeit finden, ihren Sinn zu entratseln (Tafel 33/34 und 36) Es erkennt, daß dieses Quadrat mit vier vorgelagerten Tförmigen Stücken, die symmetrisch aus den Seiten vorspringen, nichts anderes ist als das Innere eines quadratischen Tempels samt seinen Eingängen mit den ihnen breit vorgelagerten Stufen, die aus allen vier Weltgegenden in sein Inneres führen. Die massiven Mauern, die in der figuralen Darstellung dieses Symbols (Tafel 27) grundrißhaft den quadratischen Innenraum des Tempels an seinen vier Ecken umklammern scheinen der vereinfachenden Stilisierung dieser rein linearen Gebilde zum Opfer gefallen zu sein Diese Umbildung des massiven Tempelgrundrisses zu einem linearen Schema, dessen Bedeutung nur aus seiner farbig sinnlicheren Darstellungsweise im figuralen Bildwerk verstandlich wird, erweist die rein linearen Gebilde ehen als Vereinfachungen sinnfalligerer Geschwister. In die abstrakt einfachen Bildwerke, die das weitverbreitete praktische Bedurfnis taglich hauslicher Andachtsubungen und magischer Akte gebieterisch forderte, zog aus dem Formenschatz der figuralen Bildwerke, die in Kloster und Tempel neben ihrer Funktion als yantra auch dekorative Bedeutung hatten, nur ein, was ihrer schlichten Stillsierung angemessen war

In der Genügsamkeit an dieser abstrakten Einfachheit leht ein Stuck ur sprunglicher, "primitiver" Phantasie, die noch nicht der formalen Ähnlichkeit des Symbols mit seinem Gegenstande bedarf, um seiner Gultigkeit als Symbol gewiß zu sein In den Tantras gewinnen ja untere Volksschichten, die bislang von brahmanischer Bildung weing durchtrankt waren, den Anschluß an die große Ideen- und Symbolweit des Brahmanismus und gewinnen literarisch Stimme durch den Mund von Brahmanen, die ihr eigenes Erbgut als gültiges

Gefaß der Wahrheit vielfach mit ehemals abgelehnten oder ignorierten Inhalten volkstümlicher Geheimkulte füllen. Die Tatsache, daß aus diesen unteren Schichten des Volks das erotische Element mit seiner großen Symbolik – aber nicht nur mit ihr – sieghaft bis in den Gipfel der gottlichen Gestalten welt dringt, scheint ein ideeller Parallelprozeß zum Eindringen dieser primitiven Symbolformen in die kanonische Formensprache des Brahmanismus, der sie zu Ausdrücksmitteln einer ideellen Symbolgeometrie entwickelt

Die außerordentliche Vereinfachung, die das zweidimensionale Kultbild im Übergang vom figural erfüllten Liniengefüge zum rein linearen Gehilde erfährt, vollzieht sich nach zwei Prinzipien der Reduktion auf rein lineare Symbole und Schrift und dem Verzicht, Elemente des inneren Schaubildes im yantra zur Darstellung zu bringen Der Reduktion auf rein lineare Symbole unterliegen die regelmäßig gestalteten bildhaften Elemente Vierecks- und Kreislinien und auch die Kränze von Lotusblattern, die den mit figuraler Malerei erfullten yantras ihre symmetrische Tektonik geben, ohne Schwierig keit Sie gehen ihrer Farbe verlustig und werden, auf den reinen Umriß ver einfacht, entmaterialsiert – Zum Ersatz der figuralen Fullung dieses linearen Schemas, die besondere technische Mittel (verschiedene symbolische Farben z. B.) und eigene Schulung erheischt, bildet das rein lineare yantra eine besondere Symbolsprache aus es fullt sein lineares Gefüge mit graphischlinearen Symbolen, zu denen obendrein Schriftzeichen treten können

Unter den graphisch linearen Symbolen spielt das Dreieck (besser "Drei spitz" eine hervorragende Rolle Statt mit den geometrischen Bezeichnungen "trikona" und "tryaschra" = "Dreispitz" wird es auch oft mit "yon" = "Schoß" bezeichnet Yoni wird in der Bedeutung "Schoß" ganz allgemein zur Angabe des Ursprungs und der Herkunft verwendet, ist aber daneben in der graphischen Darstellung als Dreieck Symbol des Weiblichen). Das weib liche Element bezeichnet in der Symbolsprache der Tantras die Kraft (schalti) des Gottlichen, mit der das Gottliche sein Wesen spielend enrähtet und zur Erscheinung bringt Yoni ist schakti Weil nun alle Individuation des Gottlichen in einer personalen Gotteserscheinung ein Spiel der schakti des attribut

<sup>1)</sup> Das Dreieck ist als Zeichen für den Schoß und Hieroglyphe des Weiblichen auch außerhalb Indiens verbreitet Für Griechenland (Aristophanes) z B und Phönigen wie für die "Kunden" sprache unserer Zeit und andere Sprachspharen hat W Schulze 1906 auf engem Raum Belege zusammengestellt in seiner Miszelle "Delta, aidoion gynaikeion" in der Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung, Band 39, S 611

losen reinen Göttlichen ist, bietet sich das Dreieck als Symbol der schakti auch als ein natürliches Schema zu entfaltender Darstellung der unterschied lichen Aspekte an, in die das Wesen alles personal Göttlichen für die Betrachtung des Eingeweihten auseinandertritt, wenn es in allen seinen Komponenten erfaßt werden soll Darum ist beim Schaubilde Ganeschas der Lotussitz des Gottes erfüllt von drei inemander verschrankten Dreieckspaaren. Sie bilden eine Art Grundriß seines göttlichen Wesens Sie geben ein Ordnungsschema ab, in dem die umgebenden Gottheiten der Zentralgestalt sich als Aus strahlungen ihres Wesens symmetrisch verteilen. Wie diese Gottheiten sich als Ausdruck der unterschiedlichen Wesenszuge und Kräfte, als Symbole der schaktis der angeschauten göttlichen Person zu einem nuancenreichen Gesamtsinn zusammenschließen, so fügen sich die Ecken und Winkel des Diagramms, denen sie einzeln zugeordnet sind, zu einem komplizierten Linien gefüge zusammen Das kahle Diagramm aus ineinandergeschobenen Drei ecken und anderen linearen Elementen, umrahmt von bedeutsamen Ringen, Lotusblattlinien und anderen verwandten Zeichen genugt für den Einge weihten, die individuelle Wesenheit einer personalen Erscheinung des Gottlichen zu bezeichnen Wosern er dank seiner Einweihung mit solchem Linien gebilde uberhaupt einen Sinn verbinden kann, weiß er auch um den Gehalt, mit dem er seine stumme Tektonik zu beleben vermag- eben um die figuralen Elemente innerer Bildentwicklung, die jeder Dreiecksspitze, jedem Ringe, jedem Lotusblatt und ihren Zwischenraumen zugehoren. Fur den Akt der Verehrung ist er angewiesen, das Bild der Gottheit samt den umgebenden Gestalten, ihren schaktis, vor dem inneren Auge aufzurufen - wozu ihm wiederholte, litaneihafte Rezitation der Verse, die des Gottes Erscheinung beschreiben, verhilft - und das vollendete Schaubild in das lineare vantra, das er vor sich hingezeichnet hat, hineinzuprojizieren Dann belebt sich der rätselhafte Grundriß des gottlichen Wesens, den er in Form des Innearen Gefuges der Überheferung gemaß entworfen hat

Zwischen dem figural erfullten Schaubild gottlicher Person und dem rein Innearen Schema, das ihm als Gefaß, als yantra dient, besteht dieselbe genaue Ubereinstimmung, wie zwischen Schaubild und figuralem Kultbild Das figurale Kultbild kommt dem Bedurfins nach sinnlicher Auschauung bis an die Grenze des Möglichen entgegen, indem es ihren Inhalt mit seinen Mitteln abbildet Das lineare yantra reicht der inneren Auschauung nur ein Ordnungs schema dar und heißt die innere Schau, seine Rahmen mit ihrer Gestalten welt anfüllen Sofern der Eingeweihte dieses bare Schema auf Gruud langer

Übung spontan mit dem gestaltenreichen Abbild des Wesens seiner Gottheit fullen kann, ist das rein Ineare yantra für ihn unmittelbar Abbild der göttlichen Wesenheit. Als solches schmückt es auch Tempel an Stelle figuraler Gebilde. Denn wer es betrachtet, belebt es mit der Anschauung, die ihm zukommt. In jedem Falle ist es für den eingeweihten Gläubigen kein bloßes lineares Gebilde, sondern Wesensaussage über einen Aspekt des Göttlichen. Es ist in jeder seiner Flächen, in jedem Winkel seines innern Kernes beladen mit einem Stück Wissen um den Gott, das sich frellich nicht aussagt und zur Schau stellt, sondern vom Wissenden augesprochen und mit einem figuralen Element seiner inneren Schau verdeutlicht werden will

Das lineare yantra löst seine Aufgabe, Gefaß des inneren Schaubildes zu sein mit dem großen Verzicht auf alles Figurale, das eigentlich Stoff des inneren Gesichtes ist. Es beschränkt sich auf den tektonischen Rahmen, auf das Ordnungsschema der figuralen Fulle des inneren Gesichts Das figurale yantra kennt diesen Verzicht nicht; aber seine Fähigkeit, innere Gesichte zu spiegeln, ist dafur in anderer Hinsicht hegrenzt Als Plastik (zumal als Bronze) verzichtet es zumeist auf eine getreue Wiedergabe der lokalen Farb tone, die vom Inhalt jedes inneren Gesichtes unzertrennlich sind und in ihm dank der symbolischen Bedeutsamkeit der Farben eine ganz wesentliche Rolle spielen Mehr noch es verzichtet auf die Wiedergabe so überaus gestaltenreichen komplizierter innerer Gesichte, wie sie – z. B. bei dem geschifderten Schaubild Ganeschas – vom linearen yantra mit seiner abstrakten Grundrißsymbolik noch mühelos bewältigt werden. Es eignet sich nur zum Gefäß vergleichsweise einfacher, nicht allzu figurenreicher Schaubilder gottlicher Wesenheiten.

Zwar zeigen umfangreiche Rehefdarstellungen Göttergestalten häufig in einem größeren Kreise huldigender, begleitender oder überwundener Mitspieler Aber ihre Zahl pflegt sich auf die Figuren zu beschränken, die zur Veieutlichung der Situation, die diese erzahlenden Rehefs festhalten, entsprechend der episch literarischen Überheferung der Szene erforderlich sind Es pflegt keine begriffliche Zerlegung des gottlichen Wesens in seine Komponenten (wie bei Ganescha in "Lachemund" und "Finstergesicht" usw) einzutreten, noch strahlt sich die Kraft des Gottes ringsum in Dubletten seiner Erscheinung aus. Der Raum des Reließ nimmt keine behebige Menge von Gestalten in sich auf Denn er dient einer Wesensaussage des Göttlichen, zu deren Korrektbeit vor allem Deutlichkeit aller Teile der Aussage gehört Sie durfen einander nicht überschneiden und perspektivisch abdecken, son-

dem werden im Bewußtsein ihrer Bedeutsamkeit neben- und übereinander gesetzt. Darum ist das figurale Relief, das notwendig von einer Vorderansicht ausgeht und in die Tiefe gestaffelte Ligurengruppen nur übereinander ordnen kann, wenig geeignet das innere Schaubild einer Gottheit wiederzugeben, das in eine große Anzahl symbolischer Gestalten sternförmig nach allen Seiten symmetrisch auseinanderiritt Noch weniger eignet sich augenscheinlich die Einzelbildsäule (Rundplastik oder Halbreheft zur Wiedergabe solcher inneren Schaubilder Sie aber ist die verbreitetste Form des figuralen kultbildes Ihre Form widerstrebt der Wiedergabe allzu figurenreicher, symme trischer Schaubilder einer gottlichen Wesenheit, deren komplizierte Zusammen setzung mit einem Blick nur aus der Vogelperspektive, nicht aus irgendeiner Seitenansicht zu erfassen ist Das rein lineare yantra nimmt gegenüber diesem komplexen Gesichten eben den Standort der Vogelperspektive ein und hält nach Art einer Landkarte den bloßen Grundriß fest

Das rein figurale yantra (Kultbild, pratima) und das lineare yantra unter scheiden sich – abgesehen von den Mitteln der Darstellung – also auch durch die Menge des dargestellten figuralen Gehalts Dieser quantitative Unter schied laßt sich vielleicht nicht ziffernmaßig festlegen, ist aber mit der ver schiedenen Struktur beider Typen und ihrem verschiedenen Blickpunkt Vorderansicht und Außsicht, gegeben Ist das lineare yantra figural erfüllt, wie z B bei tibetischen mandalas, so ist sein Plus an figuralem Gehalt gegen über der durchschnittlichen pratimä auch dem Uneingeweihten greifbar, bietet es sich dem außeren Auge als ein rein lineares Gefüge dar, so kann man sein figurales Plus aus der literarischen Überheferung entnehmen, die augübt, welcher figurale Gehalt der inneren Schau dem linearen Gefüge zugeordnet ist und vom Eingeweihten ihm auch tatsachlich durch einen Akt der Ineins setzung von yantra und Schaubild einverliebt wird

Da beide Typen in der Funktion als yantra für einander eintreten konnen, beziehen sie sich augenscheinlich auf Schaubilder, die unter sich verschieden sind an Struktur und Gestaltenfülle, auch wenn sie dieselbe gottliche Wesen heit darstellen Beiden yantra Typen entsprechen verschiedene Schaubild typen Neben vergleichsweise einfachen, die sich auf die Gestalt des Gottes beschranken und zu ihr seinen Sitz, sein Reittier, einige Gefolgsgottheiten (Gemahlinnen, Diener usw.), vielleicht noch den überwundenen Feind fügen, um seine Zentralgestalt verdeutlichend zu umrahmen, stehen figurenreiche, die sein Wesen Zug um Zug in besonderen Gestalten seiner Umgebung ver sinnbildlichen Bei ihnen werden die unterschiedlichen Wesenszüge, zu deren

Ausdruck bei den einfacheren Bildern eine Mehrheit von Gesichtern und eine Vielzahl von Armen mit mannigfachen Emblemen dienen, in Gruppen besonderer Figuren ausgeprägt. Der Wald von Armen, der bei vergleichsweise einfachen Bildern dazu dienen muß, die mannigfachen Wesenszuge der Gottheit dazzustellen, wandelt sich hier zu einem Walde von Gestalten, der die zentrale Figur, deren Wesen er verdeutlicht, in symmetrischer Ordnung seines Bestandes umkränzt.

Das lineare yantra mit seiner Beschränkung auf ein Ordnungsschema ist besser geeignet solch ein figurenreiches Schaubild der Gottheit abzubilden, als ein figurales Kultbild, und man darf wohl annehmen, daß diese figurenreichen Schaubilder eben im Anschluß an die Symbolik rein linearer yantras und im Zusammenhang der Grundidee ihrer Symbolsprache zur Ausbildung gelangt sind Literarisch beherrschen diese figurenreichen Schaubilder die Schicht der Tantras, während die einfacheren vorwiegend in den Puranas gelehrt werden Der Zentralbegriff der Ideologie der Tantras ist die schakti Kraft ist das Wesen der Welt. Alle gottliche Person ist nur eine ihrer selbstgewahlten Erscheinungsformen Die ewige gottliche schakti tritt in eine Unzahl gottlich personaler Erscheinungen auseinander. Jede gottliche Person aber, als Erscheinung der schakti entfaltet ihre schakti wieder in einer Reihe von Aspekten, die man ihre schaktis nennen kann. Die Idee der schakti lost die großen Gestalten der hinduistischen Gotterwelt in ihrem selbstgenugsamen und miteinander rivalisierenden Nebeneinander auf und fuhrt sie auf das ihnen gemeinsame Element zuruck auf sich selbst, die gottliche Energie Schakti ist das Wesenhafte an der Gottheit, das Unterschiedliche ihrer Gestalt ist nur Erscheinung Aspekt der schakti Mit der Idee der schakti wird ein uralter, langer Kampf der individuellen Gottesbegriffe um Vorrang und Alleingeltung beendet keiner von ihnen wird Sieger ım Streit der Sekten und Kulte Sie stehen - wenn auch von unterschiedlicher Macht- und Glanzesfulle - einander gleichgeordnet da, indem sie allesamt der Idee, die ihr gottliches Wesen ausmacht, der schakti, der göttlichen Kraft. als thre Manifestationen untergeordnet sind

Symbol der schakti ist das Dreieck graphisches Zeichen des Göttlich Weiblichen Weil schakti sich in mannigfachen Aspekten gottlich-personal darstellt, ist das Dreieck in mannigfachen Kombinationen das naturliche Zeichen zum Ausdruck unterschiedlicher göttlicher Individuation Weil es als Ganzes bedeutsam war, mußte auch jedem seiner Teile besondere Bedeutung innewohnen Auf Grund seiner reinen Struktur durfte es Glied um Glied mit

begrifflichen Werten belastet werden, in die sich die ideelle Wesenheit, die es symbolisiert, zerfällen heß Diese Einstellung zum graphischen Symbol öffnete den Weg zur Ausbildung einer Geheimsprache in linearen Bildern, deren Glieder Stück um Stuck die einzelnen Komponenten eines göttlichen Wesens versinnbildlichen

Aber das Dreieckssymbol bezeichnet nicht nur die schakti, das Ewig-Weibliche des Göttlichen Weltganzen, sondern auch sein Widerspiel, in das dieses sich gleichermaßen - polar attributhaft auseinandertretend - entfaltet Das läßt sich schon theoretisch aus dem Begriff des Göttlichen, als des Undifferenzierten, Attributlosen schließen, wenn man eine Figur wie das Schriyantra betrachtet und aus den erklarenden Texten dazu nur entnummt, daß es das Abbild des höchsten Göttlichen in seinem Entfaltungsgange zu attributhaften göttlichen Erscheinungen darstellen soll (Tafel 36) Wäre das Dreieck nur Symbol des Weiblichen, nur voni, so wäre dieses höchste Göttliche rein weiblich, da nur Dreiecke das Mittelfeld der Figur fullen und ihren bedeutsamen Kern bilden, es wäre also nicht jenseits aller Unterschiedlichkeit attributlos rein, sondern einseitig polar gebunden und attributhaft bestimmt Zudem bliebe unerklärlich, wie dieses einsame Göttlich-Weibliche aus sich allein eine Gestaltenfulle entfalten könnte Augenscheinlich gilt es in dem Drängen der Dreieckspaare dieses Gebildes, die mit einander zugekehrten Spitzen sich inemander schieben, Symbole der schöpferischen Vereinigung des männlichen und weiblichen Pols zu sehen, in die das attributlose Gottliche mit Beginn seines lustvollen Entfaltungsspieles måyahaft zeugend auseinandertritt

Em Kommentar zu Versen, die das Schriyantra beschreiben, bestätigt diese Mutmaßung<sup>4</sup>) Er stellt an den Engang der Amweisungen, wie die Figur des Schriyantra zeichnerisch zu entwerfen sei, einige allgemeine Regeln und Definitionen (paribhåschå), die fur die späteren Ausführungen gelten In Ihnen unterscheidet er zwei Typen von Dreiecken die "schakti" und den "vahni", je nach ihrer Lage zum eingeweihten Zeichnenden Beim "schakti"-Dreieck ist die Grundlinie vom Zeichnenden entfernt, die Spitze ihm zuge kehrt (die "schakti"-Dreiecke sind die "oberen" mit abwarts gekehrter Spitze), beim "vahni" Dreieck weist die Spitze vom Leibe des Zeichnenden fort, und die Grundlinie ist ihm nahe – Von einem Dreieck, dessen Spitze dem Zeichnenden zugekehrt ist, gilt "sein Name ist "schakti", und die Namen

<sup>1)</sup> Bhaskararaya in seinem Kommentar Setubandha ("Brücke") zum Nityâ schodaschikarnava ("Meer der sechzehn ewigen Gestalten der Gotthezt") Ånanda schrama Sanskrit Senes, Vol 56, herausgegeben von H N Apie, Poona 1908

(weiblicher) Gottheiten, wie Pârvatî z B (der Aspekt der Gottin Kâli-Durga als Tochter des Himâlaya und Gattin Schivas) sind Synonyme dafur "Es ist also ein Symbol aller weiblichen Erscheinungsformen des Göttlichen – Entsprechend sagt der Kommentar von einem Dreieck, dessen Spitze vom Körper des Zeichnenden (oder des betrachtenden Eingeweihten) weg in den Raum und in das "schakti"-Dreieck hineinweist "sein Name ist "vahni" und Namen (männlicher) Gottheiten, wie Schiva z B sind Synonyme dafur!) "— Das Wort vahni ist männlichen Geschlechts, wie schakti weiblich ist, und hat die Grundbedeutung "Feuer", dann bezeichnet es aber auch allgemein mannliche Gottheiten ") Vier mannliche Dreiecke gehen in funf weibliche ein, und in ihrer aller Mitte ist ein Punkt zu denken, (der bei der graphischen Dar stellung fehlen darf) er ergänzt das innerste schakti-Dreieck zum Paare Das ganze Symbol wirkt wie ein Bild vibrierender Schöpfungssehigkeit der ewig zeugenden göttlichen Kräfte, deren Wesen Vereinigung ihrer Polantat ist

Vielleicht wohnt auch den Symbolen der beiden Lotusblattkranze, deren inneren Samenboden das Zeichen der verschränkten Dreiecke fullt, ein ero tisch-kosmischer Nebensinn inne<sup>2</sup>) Aber ihre tektonische Rolle als innerer

<sup>1)</sup> Ebendort S 27

<sup>\*)</sup> Neben dem mannlichen Wort "vahnu" steht sachlich mit ahnlichem Bedeutungs umfang "tejas" == Glut Wie "schaktu" ist es ein Zeichen für Kraft und Potenz, tejas" ehrakterisiert nicht nur Außerungsfortn und Wesen der (mannlichen) Sonne, die nach altertumlicher Auffassung Hort und Statte unverganglichen ewigen Lebens ist, wie andererseits das Wesen des Konigs, das blendende Machtenfaltung ist, "tejas" zeichnet auch den Yogin vor anderen Menschen aus, der alle seine Energie, anfangend bei der Zeugungskraft, in wunderwirkende, magische Gewält umgesetzt hat und entladungsbereit in sich aufgespeichert halt, und bedeutet schließlich schlicht die sexuelle Potenz und den mannlichen Samen als elementarste Erscheinungsform der lebendigen gottlichen Energie im Menschen

<sup>\*) &</sup>quot;Axangaranga" ("Die Buhne des Liebesgottes") ein excusch augenetisches Lehrbuch zum Familiengebrauch, im 16 Jahrhundert von Kalyanamalla verfaßt, begunt seine Ausfuhrungen im einer Llassifizierenden Typologie der Frau, in der die "Padmim" als böchster unter vier Typen figuriert "Padmim" laßt sich mit "Lotusschoß "übersetzen (padma = Lotus), denn dieser Typ ist wie die übrigen der nach besonderen Eigenschaften der yoni benannt der Schoß der Frauen vom Typus, Padmim" duftet "suß wie aufgeblühter Lotus" Der Lotus dient mit seiner Schönheit ja allerwarts als Vergleichsstück, um etwas als das beste und schönste im seiner Art zu bezeichnen, so sagt derselbe Text in einer Typologie der yoni "mancher Schoß ist innen zart wie die Staubfäden der Lotusblute, mancher auch

Rahmen des symmetrischen Gebildes entspricht der Funktion des sechzehnblattrigen Lotus mit acht Buddhafiguren im Inneren des tibetischen mandala (Tafel 27/28) und deutet auf einen einfacheren Gedankenzusammenhang Die Kreisfläche des Bildkerns, die von Lotusblattern mit auswarts gekehrten Spitzen umkranzt wird, ist augenscheinlich nichts anderes als der Lotusthron, auf dem seit alters Brahmâ, der "aus sich selbst Entstandene Lotusgeborene (padmaja, padmayoni)" sitzt Sie ist nichts anderes als die Lotusknospe, die das Urwesen auf den Wassern der Urzeit barg, die sich entfaltet hat und ihm zum Throne dient Als Sitz des Brahma ist der Lotus Symbol des Absoluten, aus sich selbst Entstandenen, Selbstherrlichen und geht als Sitz oder als Ruhepunkt der Fuße auf andere Gestalten uber, die als hochste, urwesenhafte bezeichnet werden sollen, z B auf Vischnu (Tafel 16/17), Schiva (Tafel 21/22), Lakschmi (Tafel 24), und wird allgemeines Attribut der göttlichen Person, die jeweils bei einem Frommen als Gottheit seines Herzens den Vorrang vor anderen genießt (Tafel 25) In der Darstellung des Buddha ist der Lotus-itz nichts Selbstverstandliches Insofern er als ein Mensch gedacht wird, der kraft seiner Vollendung (weil er ein voll

mit kleinen Buckeln wie Perlen besat, ein anderer wieder von einer Menge von Faltchen erfullt, und mancher auch innen rauh zu beruhren, wie die Zunge einer Kuh Die Kenner wissen, daß unter diesen die jeweils vorher genannte Art die femere 1st " (IV 30/31 ) - Kalyanamalla steht, wie es bei einem binduistischen Autor des 16 Jahrhunderts naheliegt, den Tantras nahe Er schließt sein kleines inhalts reiches Werk mit der Gayatri an den Liebesgott Kama, die eine spate Variante des heiligsten Verses vedischer Hymnendichtung ist , om manobhavaya vidmahe pan cabanaya dhimahi / tan nah kamah pracodayat // = Om den im Herzen Ent sprossenen wollen wir begreifen, den Herrn der Funf Pfeile wollen wir innerlich betrachten, dazu soll uns Kama wecken" Das ist naturlich keine kecke Parodie des vedischen Weihespruchs Rigveda III, 62 10 (so wenig wie die , Buhne des Liebesgottes" eine unmoralische Lekture ist) tat savitur varenyam bhargo devasya dhimahi / dhiyo yo nah pracodayat // , das Licht des Gottes Savitar (des Allhe lebenden'), das unser hochster Wunsch ist, wollen wir innerlich betrachten er soll uns Betrachtungen wecken", sondern Variante des Gayatri Verses der im Tantra Ritual des Liebesgottes dessen Wesen ausdruckt Das Prapancasara Tantra gibt ım XVIII Kapıtel, das von der Verehrung des Liebesgottes handelt, den Vers in folgender Form "Kamadevaya vidmahi Puschpabanaya dhimahi tan no 'nangah pracodayat" = den Gott Kama wollen wir begreifen den Herrn der Blumenpfeile wollen wir innerlich betrachten dazu soll uns der Korperlose (das ist der Liebes gott) wecken "

kommener Mensch, ein "mahapuruscha" ist) zum geistlichen Weltherrscher berufen 1st, stellt ihn die Kunst auf dem Lowenthrone sitzend dar (Tafel 6) der ein Symbol der Herrschaft ist, insofern er aber, zur kosmischen Wesen heit aufgeruckt Symbol des Absoluten ist wandelndes Nirvâna und Symbol der Leere, die das Wesen aller Dinge ist, erscheint er auf dem Lotusthrone sitzend, der das Abzeichen des Absoluten ist (Tafel 5, 10, 11, 15) Wie er thront auch der Jina, der aus eigener Kraft zur Wahrheit gelangte und in ihr verharrende Heilige des Jainismus auf einem Lotussitz (Tafel 1), und ebenso werdende Buddhas (Bodhisattvas) wie Heilige des Hinduismus, die bei Lebzeiten aus menschlicher Unvollkommenheit zu gotthafter Haltung aufgestiegen sind (Tafel 19) Darum ist auch der Lotus der allein angemessene Standort und Sitz jener gottlichen Paare, die das Absolute, die reine Leere verkörpern (Tafel 29-32) und ist notwendig zentrales Rahmenwerk der figural erfullten mandalas, wo er die Kernsphare des reinen Seins bezeichnet In dieser Funktion ist er aus dem Schatz sinnfalliger Formen in die Gruppe anschaulicher Zeichen der linearen Symbolsprache übergeführt worden, um hier im einzelnen mit besonderer Bedeutung beladen zu werden. Im yantra des Mondes z B (vgl oben S 113), bei dem Staubfaden in die Blatter einzu zeichnen sind (wie im yantra der Annapurnâ bhairavî, Tafel 34), wird die Gottheit in den Staubfaden der Lotusblume verehrt, augenscheinlich weil sie die Strahlen des Mondes symbolisieren. In den Vorschriften zur Anfertigung des Schri yantra zitiert Bhâskararaya dagegen einen Vers des Bhutabhaira vatantra, der es verbietet, die Kranze der Lotusblutenblatter mit Staubfaden zu versehen, weil der Eingeweihte sich damit der Gefahr aussetzt, von seiten niederer Genien (bhairava) und deren weiblichen Gesellen (yogini) Schaden zu nehmen1>

## Das Schriyantra

Das rem hmeare yantra konnte holang bei Liebbabern indischer Kintst nicht das Interesse finden, das ihm als erhellendes Seitenstück zum figuralen Kultbild gebuhrt, weil vor den Textveroffentlichungen Arthur Avalons und ihren einleitenden Analysen die Durchdringung der ideellen Seite dieser interessanten Formgebilde in den Anfangen steckte und altere Textpublika tionen wie beilaufige Bemerkungen kein tiefergehendes Interesse für diese dunkle und verwickelte Materie hatten wecken können Um einige Bezuge zwischen dem Interen yantra und seinem geistig fünktionalen Zwilling, dem

<sup>1)</sup> Bhaskararayas Kommentar zum Nityaschodaschikarnava I, 42 (S 36)

figuralen Kultbild (pratimá) deutlich zu machen, gilt es darum, eines dieser Gebilde zu charakterisieren. Das Schriyantra (Tafel 36), das man das vornehmste aller linearen yantras nennen darf, eignet sich dazu besser als andere, die z B im Prapancasâra-Tantra nur in knappen Kapitelabschnitten behandelt werden, da seiner Erlauterung ganze Werke gewidmet sind!)

Fur das Auge des Uneingeweihten mag sich der Kern des schriyantra nur als eine Verschränkung von vier Dreiecken mit aufwärts gekehrter Spitze (vahni) und funf Dreiecken mit abwärts geneigter Spitze (schakti) darstellen, dem Eingeweihten klärt sich ihr Liniengefuge auch zu einer Reihe konzen-

1) Nämlich außer dem Nityaschodaschikarnava Tantrik Texts, Vol. VIII, Tantraraia-Tantra Part I. Chapters I-XVIII ed by Mahamahopadhyaya Lakshmana Shastri, London 1918 Die zweite Hälfte steht noch aus - Es entspricht dem esoterischen Charakter der rein linearen yantras, daß der Uneingeweihte, um sie zu verstehen, noch weniger eines genauen beschreibenden wie deutenden Textes entraten kann, als bei den vielgliedrigen, attributreichen figuralen Gebilden. Für ihn sind die meisten Textangaben über lineare yantras unzureichend es sind knappe Memorialverse, deren Stichworte zwar den Formenbestand (Dreispitze usw.) auf zählen, aber die Praxis, sie richtig zu verbinden, voraussetzen Das Wissen der Tantras geht wie das Wissen der Veden durch den Mund eines Lehrers und nicht durch Bucher Reichen schon die meisten Textangaben fur den Uneingeweihten nicht hin, ein zweiselsfrei korrektes vantra zu zeichnen, so scheint es vermessen. solche komplexen Gebilde, die Ausdruck eines vielfältigen individuellen Ideenzusammenhangs mittels symbolischer Geheimsprache sind, aus einer ungefähren Vertrautheit mit ihrem Formenschatz und ihrer Gedankensphäre deuten zu wollen, ohne genaue Unterlagen literarischer Tradition Die auf Tafel 33-35 beigegebenen vantras sollen nur verschiedene Formtypen des linearen yantras neben Vertretungen des figuralen zur Anschauung bringen, im bisher bekannt gewordenen Textmaterial finden sich keine Unterlagen zu ihrer Deutung Von Annapûrnâ (Tafel 34) ist im 32 Kapitel des Prapancasara Tantra die Rede, aber nicht von ihrem yantra, von Bagalamukhi (Tafel 35) handelt das Kâlıvılasa Tantra ım XII und XVI Kapıtel, aber auch ohne ein yantra zu geben. In beiden Kapiteln werden Litaneien ihrer Namen gegeben, in der ersten heißt es von ihr, "sie ist ihrer Form nach ohne ein Zweites, ist uranfanglich (XII, 2), ist schakti Vischnus, schakti Schivas, schakti von Allem (6), 1st schakt: Krischnas (8)" usw An die zweite Litanei wird die Verheißung geknupft (die auch bei anderen Litaneien auftritt) "wer regelmäßig diese hundertundacht höchsten Namen aufsagt, wird Herr aller magischen Krafte (siddhi), ja er wird ein Sohn der Göttin Wer sie regelmäßig morgens, mittags und abends aufsagt, der erlangt Vollendung (siddhi) Auf Leinem anderen Wege erreicht er sein Ziel, auch nicht in Myriaden Hunderten von Weltaltern " (NI, 27/28)







Fig 2 Dreispitz

Fig 3 Achtspitz

Fig 4 Innerer Zehnspitz

trisch umeinander gelagerte Gebilde. zu innerst befindet sich ein Dreispitz (Dreieck), das von einem Achtspitz umschlossen ist Weiter nach außen breiten sich ein kleineres und ein großeres Zehnspitz in den Raum und ein Vierzehnspitz gibt den äußersten Kontur ab Bhâskararâya leitet seine Vorschriften, wie das Schriyantra zu entwerfen sei, mit einem Zitat aus dem Yämalatantra ein, das seine Formelemente aufzählt. "Die hochste Gottheit hat vom Schricakrarâja verkündet, er bestehe aus:

einem Punkt (bindu), (der in der Zeichnung fehlen darf),

einem Dreispitz (trikona),

emem Achtspitz (vasukona), zwei Zehnspitzern (daschâra-yugma),

einem Vierzehnspitz (many-asra).

einem Achtblatt (naga dala),

einem Sechzehnblatt (schodaschara) (eigentlich = Sechzehnspitz).

drei Kreisen (vrittatraya),

drei Erdhausern (dharanî sadana-traya) (das Viereck wird "Erdhaus" (z B bhûgriha) genannt, weil das Element Erde in den Tantras als gelbes Quadrat dargestellt wird!).

Die einzelnen einander zugekehrten schakti- und vahni-Dreiecke kommen nur als Bauglieder des yantra in Betracht, nicht aber als Stucke, denen eine individuelle Symholbedeutung eignete Bedeutsam sind die konzentrischen Gebilde, die vom Punkt in der Mitte und vom innersten Dreieck bis zum Bahmenquadrat auseinander bervarwachsen. Sie bieten der inneren Bildentwicklung einen neunteiligen Stufenweg dar, auf dem sich, wie bei dem figural gefüllten mandala Mahâsukhas Prozesse der Formentfaltung und -Einschmelzung abspielen. Der Nityäschodaschikârnava lehrt über diese Übung innerer Gesichte<sup>5</sup>) "Die Entfaltung (srischti) geht aus vom "Neun-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl den Vers des Yamalatantra bei Bhâskararâya zu Nityâschodaschikar nava I, 31 (S 27)

<sup>2)</sup> VII, 78-82

Dreispitz-Gebilde' (navayoni') und endet bei der "Erde' (nämlich dem äußeren Quadrat); das Zusammenraffen (samhriti) wiederum beginnt bei der "Erde' und endet beim "Neun-Dreispitz-Gebilde', so ist die Lehre... Dieses konzentrische Gebilde ist neunfältig: das erste Glied (von außen her) bilden die drei quadratischen Konturen (bhûtraya), das zweite ist das Sechzehnblatt, als drittes wird das Achtblatt genannt, darauf folgt der Vierzehnspitz (manukona), fünftes ist der Zehnspitz (da schakona) und auch sechstes ist ein Zehnspitz, das sie-



Fig. 5. Åußerer Zehnspitz

benteist der Achtspitz (vasukona) und das achte ist der Dreispitz der Mitte (madhyatryasra). Neuntes ist der Mittelpunkt des Dreispitzes (tryasramadhya)."

Das Verfahren, das Schriyantra zu zeichnen, bewegt sich auf diesem neunteiligen Wege in umgekehrter Richtung, nicht von außen nach innen im Gange der Einschmelzung (samhriti oder laya-krama), sondern von innen nach außen im Entfaltungsgange (srischtikrama). Es beginnt beim Neunspitzgebilde, bei dessen Herstellung der mittelste Dreispitz von selbst herauspringt<sup>5</sup>). Bhâskararâya sagt über dieses Verfahren<sup>3</sup>): "Zunächst zeichne man ein schakti-

Dreieck und schneide es in seiner halben Höhe durch eine Horizontale und ziche an ihren beiden Enden ansetzend, zwei Linien, die sich jenseits der Spitze des ersten schakti-Dreiecks zu einer zweiten Spitze vereinen, und bilde so ein zweites schakti-Dreieck. (Fig. 7) Darauf zeichne man ein vahni-Dreieck: man setze jenseits der Basis des ersten schakti-Dreiecks an und zeichne eine Spitze (oder Winkel: kona) und lege seine beiden Schenkel so, daß sie mit den Seiten der beiden vorhandenen Dreiecke Schnittpunkte von



Fig. 6. Vierzehnspitz

¹) "Neun-Dreispitz-Gebilde" wird der Achtspitz genannt, weil neun Dreispitze an ihm zu finden sind, nämlich acht äußere, die seine Form als Achtspitz bestimmen und der Dreispitz, der sich in ihrer Mitte befindet.

<sup>5)</sup> Darum geht auch die erste Charakteristik von srischti und samhriti nur zwischen "Erde" und "Neun-Dreispitz-Gebilde" hin und her.

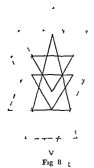
<sup>3)</sup> Zu I, 31 (S. 28).



zwei Geraden (sandhi) und Schnittpunkte von drei Geraden (marman) ergeben mussen, und lege die Basis so, daß sie sich mit der Spitze des zuerst gezeichneten schakti Dreiecks beruhrt Dann ergeben sich acht Dreiecke, die nach den acht Himmels zichtungen weisen und ein neuntes, das in der Mitte liegt also im ganzen neun Es ergeben sich sechs Schnittpunkte von zwei Geraden und zwei Schnittpunkte von drei Geraden und zwei, Handtrommeln" (damaru Einschnurungen, wie sie für die

stundenglasformigen Handtrommeln charakteristisch sind<sup>1</sup>) "-Im Mittelpunkt des mittelsten Dreiecks ist der Punkt (oder Tropfen = bindu) zu zeichnen - "So entstehen drei konzentrische Gebilde (cakra)" – nämlich Punkt, Dreispitz und Achtspitz (Fig 8)

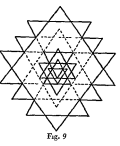
Die weitere Entfaltung des Kerns geht derart vor sich, daß zunachst die Grundlinie des ersten (oberen) schakti Dreiecks nach beiden Seiten verlangert wird und von ihren neuen Endpunkten zwei Gerade gezogen werden, die sich jenseits der Spitze des zweiten schakti Dreiecks schneiden , Dieses (neue) schakti Dreieck begreift alles in sich außer dem vom Zeichnenden abgekehrten Dreispitz des Neun Dreispitz Gehildes (namlich der Spitze des vahni Drei spitzes) "Die Schenkel dieses neuen großeren schakti Dreiecks werden so geführt, daß sie durch die Eckpunkte der Grundlinie des vahm Dreispitzes



hindurchgehen – Ebenso wird die Basis des vahm Dreiecks entfaltet und von ihren neuen Endpunkten werden Linien gezogen, die sich jenseits der Spitze des vorhandenen vahm Dreiecks vereinigen. Die beiden Seitenlinien des neuentstehenden vahm Dreiecks werden so gelegt daß sie durch die Endpunkte der unverlangerten Grundlinie des ersten schakti Dreiecks laufen Dieser Entfaltung nach den Seiten und der Spitze folgt eine entsprechende Flächenausdehnung über die Grundlinie hinaus die am ersten schakti und am vahm Dreieck vorge nommen wird. Das zweite schakti Dreieck bleibt wieder unberuhrt. Die Schenkelseiten beider Dreispitze werden über die Grundlinien hinaus verlängert und es werden zwei neue Grundlinien parallel zu den

1) Vgl Kurt Sachs Die Musikinstrumente Indiens und Indonesiens Berlin 1915 Abb 54 alten gelegt So entsteht der erste Zehnspitz, der an den Endpunkten der ursprunglichen Grundlinien des ersten schakti- und des vahni-Dreiecks Schnittpunkte von drei Geraden (marman) aufweist, und "aus dreitschakti- und zwei vahni Dreispitzen besteht" (Fig 8)

Mittels desselben Verfahrens wird aus dem kleineren Zehnspitz der größere und daraus der Vierzehnspitz entwickelt Zum größeren Zehnspitz gelangt man, indem man das oberste sehakti Dreieck und das unterste vahni-Dreieck durch Verbreiterung der



Grundlime in Breite und Höhe und durch Verlängerung der beiden anderen Seiten über die Grundlime hinaus in die Tiefe ausdehnt, und die neuen Seitenlinien, die von den verbreiterten Grundlinien ausgehen durch die bisherigen Endpunkte der Grundlinien des obersten schakti- und des untersten vahni-Dreiecks laufen läßt Vom Zehnspitz zum Vierzehnspitz kommt man, indem man die beiden obersten schakti- und die beiden untersten vahni-Dreiecke in derselben Weise in die Höhe und Breite wie in die Tiefe entwickelt.

Um diesen entfalteten Kern werden die äußeren Sphären konzentrisch gebreitet bis zum dreifachen Quadrat (blupura/bhühimba), "das mit vier Toren geschmuckt ist¹)" So entstehen die neun Sphären, die von außen nach innen die verheißungsvollen Namen tragen "Alle drei Welten verzaubernd" (trailohyamohana) = das Viereck, "Alle Wünsche erfullend" (sarväschäparipūraka) = das Sechzehnblatt, "Alles erschütternd" (sarväschöbhakara) = das Achtblatt, "Alle Art Cluck verleihend" (sarväschöbhakara) = der Vierzehnspitz, "Allen Gewinn verschaffend" (sarvärthasådhaka) = der größere Zehnspitz, "Allen Schutz verleihend" (sarvärthasådhaka) = der kleinere Zehnspitz, "Allen Schutz verleihend" (sarvärthasågrandara) = der Achtspitz, "Aus allen Wunderkräften der Vollendung bestehend" (sarvasiddhimava) = der Dreispitz, "ganz nus Scligkeit bestehend" (sarvanandamaya) = der Punkt in der Mitte¹) Hier stellt sich die all-eine, universale göttliche Kraft, die der Eingeweihte kontemplativ als sein eigenes

<sup>3) \</sup> gl die aussührlichen Vorschriften zur Herstellung des schrivantra in Bhaskararayas Kommentar zum Nityäschodaschikärnava I, 31-42 (S 27-40)

<sup>5)</sup> Nitvaschodaschikarnava VII, 82-85, und in umgekehrter Folge I, 41-47.

Wesen erschaut und mittels kultischer Übung in sich erweckt in neunfachem Aspekte dar je nach den Wunschzielen, mit denen der Glaubige sich ihr nahert Die äußeren Spharen stellen verschiedene Formen der Vacht über die Erscheinungswelt, die Erscheinung der schakti ist, auf Grund der Einheit des Ich mit der schakti dar, aber nach der Mitte zu kehrt die vielfaltig ent fallete gottliche Kraft in ihre reine Form zuruck über die Summe der Voll kommenheiten und Wunderkräfte (siddhi) die den Eingeweihten (sädhaka) den vollendeten Yogin dem Kreislauf der Erscheinungswelt entruckt, geht der Weg in die Einheit undifferenzierten gottlichen Seins, das die Lehre des Vedänta, aus den Upanischads schopfend, als "Schigkeit" erkennt, weil es "eines ohne ein zweites" und "geistig" ist immaterielle Totalität reinen Seins

Diese neun Spharen (cakra) sind spielende Entfaltung des reinen Seins, das im Punkt der Mitte (bindu) als formlos, undifferenziert sich darstellt. In dem es sich in die Zweiheit von Ich und Welt spaltet, wird es sich seines We sens als Kraft (schaktı) ie nach dem Grade der Wunsch- und Wahnbefangen heit oder der Erleuchtungsnahe in unterschiedlichen Formen bewußt, deren Sinnbilder die verschieden geformten außeren Spharen sind vom inneren Dreieck bis zum umrahmenden Viereck Zwischen diesen Formen waltet ein unablassiger Fluß, sie sind nicht schlechthin und für sich, sondern sind nur Aspekte des Einen, die sich in Wahnbefangenheit (avidyå) zu immer kom pakterer Stofflichkeit der Vorstellung, was schakti sei, und zu immer kompak teren Wunschzielen auseinander entfalten konnen, die aber auch ebenso in schrittweiser Annaherung an die Wahrheit von außen nach innen ineinander schmelzen und sich aufheben konnen Welt und Ich sind Spiegelbilder von emander, aber die Erkenntnis, was sich in beiden eigentlich spiegelt, hebt beide Spiegelbilder auf ihre ausgebreitete Fulle sturzt in undifferenzierte Ausdehnungslosigkeit zusammen, - deren Symbol der Punkt in der Mitte ist, der nicht eingetragen wird, - wie in der von außen nach innen schreitenden Kontemplation des Eingeweihten die vielblattrigen und vielspitzigen Gebilde sich in der leeren, formlosen Mitte auflosen Zwischen den neun Spharen des vantra walten die Beziehungen kosmischer Zustandlichkeiten, die nichts anderes sind als Haltungen des Bewußtseins Entfaltung, Bestand und Auf losung Die drei außeren Spharen sind wesenhaft Entfaltung, die mittleren Bestand, die inneren Auflosung, und in der Dreiheit dieser drei Gruppen wiederholt sich das Spiel der drei Zustandlichkeiten das außere Viereck ist Entfaltung der Entfaltung das Sechzehnblatt Bestand der Entfaltung und

das Achtblatt ihre Auflosung, so wie bei der innersten Gruppe der Achtspitz Entfaltung der Auflosung, das Dreiech Bestand der Auflosung und der unsichtbare Punkt Auflosung der Auflosung ist<sup>1</sup>). Die Entfaltung der unriversalen göttlichen Kraft ist ihrer Form nach so fließend, wie die Bewußtseinsform des Eingeweihten (sädhaka), der im Yoga von der Erscheinung auf das undifferenzierte Sein zuruckgeht, in dem Seher und Gesicht zusammensturzen, denn dieses Bewußtsein, das über seine eigene Grenze als Differenziertes, also Bewußtes, hinausstrebt, ist ja nichts anderes als göttliche schakti Die innere Dynamik der neun Sphären schlagt den Takt zu den Schritten, in denen das Gottliche (die schakti) aus menschlichem Bewußtsein zu seinem reinen Wesen heimkehrt

Dieses reine Ordnungsschema wird zum Kultbild, indem es Stuck um Stuck mit einer Fulle figuraler Elemente beleht wird, die aus der Ehene innerer Schau mittels pränapratischthä in sein Liniengefuge eingesetzt werden? Zum Zweck der Verehrung, die in der Zweiheit von Gott und Mensch leht, muß die hochste schakti attributhaft vorgestellt werden Ihr inneres Schaubild3) könnte einer malerischen oder plastischen Darstellung zum Vorwurf dienen

"Die Göttin ist schön wie ein Lotus und rotlich wie die Strahlen der jungen Morgensonne, von der Farbe einer (roten) Japäblume, granatapfelblütengleich, wie ein Rubin schimmernd, wie Saffranwasser gefärbt,

umrahmt mit einem Netz von Rubinglöckehen des schimmernden Diadems, belebt von sich ringelnden Locken, die einem Volke blauschwarzer Bienen gleichen.

das Rund ihres lotusgleichen Gesichts hat die Farbe der Sonne im Aufgang, die zarte Fläche ihrer Stirn ist etwas gehogen, dem Halbmond gleich, die hanenschlanke Braue ist geschwungen wie Schivas Bogen,

ihre Augen schaukeln in zitterndem Spiel von Seligkeit und Freude, ihre goldenen Ohrgehänge funkeln von der Fülle sprühender Strahlen, die Rundung ihrer schonen Wangenflachen ist vollkommener als das Nektar-Rund des Mondes, ihre Nase ist gerade wie die Meßschnur, die Vischvakarman

<sup>1)</sup> Vgl Nityaschodaschikarnava I, 47, u Bhaskararayas Kommentar dazu, S 40

<sup>5)</sup> Pranapratischtha wird auch "åv ahana" = "Herbeiführen" genannt Nach Bhåskararäya wird das Bild der inneren Gottheit durch einen Vorstellungsakt in eine Hand voll Blumen versetzt, die (in diesem Falle) auf die Mitte des yantras (den Platz des hindu) gelegt wird (5 81)

<sup>3) &</sup>quot;dhyâna" Nityaschodaschikarnava I, 138 ff

(der Bildner unter den Göttern) verwandte, als er uranfänglich (vorhildliche) Gestalten schuf.

sie hat nektarsuße Lippen, die rot wie Bimbafrucht und rötliche Korallen sind.

sie besiegt mit der Suße ihres Lächelns jenes Weltmeer, dessen Geschmack Suße ist, bestrahlt von der Reihe ihrer Zähne, die wie Diamantan und Granatapfelkerne schimmern.

ihre Zunge erleuchtet die Welt wie ein Juwelenkern, ihre Stimme ist sanft, ihr Kinn ist mit unvergleichlichen Reizen geschmuckt, ihr Hals ist muschelformig, ihre Arme sind hell wie Lotuswurzelfasern.

die Lotusbluten ihrer zarten Hände sehen aus wie Blätter roter Lotusblumen, der Glanz der Nägel ihrer lotusgleichen Hände wandelt die Himmelsflache ihr zum Baldachin,

ihre ragenden Bruste ziert eine lianengleiche Perlenkette, drei Falten zieren ihre Leibesmitte, ein Nabel schmuckt sie, der wie ein Wasserwirbel im Strome der Anmut ist<sup>1</sup>), ihre Huften umgibt ein Gurtel, der aus Perlen ohne Preis gefertigt ist,

wie der Treiberstachel eines Elefanten läuft eine feine Härchenreihe zwischen den elefantengleich mächtig gerundeten Huften, ihre Schenkel sind zurt wie liebliche Pisangstämme, und ein Paar Knie schmuckt sie, das Diademen aus Rubinen gleicht.

ihre besden Beine sınd so anmutig wie Pisangschäfte, ihr Knöchelpaar tritt nicht hervor, mit ihren Zehen übertrifft sie die Schildkröte (an Zierlichkeit), die mondgleich schimmernden Nagel ihrer schlanken langen Zehen umstrahlen sie rings,

ihr Lacheln breitet sich wie eine Welle von Schmelz, hundert mildstrahlenden Monden gleich.

ihre Röte ist roter als Mennig, Japâblumen und Granatapfelblüten, sie trägt rote Gewander und hält Wurfschlinge und Haken in erhobenen Händen; sie steht auf einer roten Blume und ist mit rotem Schmuck geziert.

sie hat vier Arme und drei Augen und trägt funf Pfeile und einen Bogen²),

<sup>1) &</sup>quot;Anmut" == lâvanya, was ursprunglich "Salzigkeit" bedeutet, von lavana == "Salzi und - "Salzilut".

<sup>\*)</sup> Bhâskararâya zitiert dazu einen Vers (S. 80), der die Verteilung der Waffen angibt: die Pfeile in der rechten gesenkten, in der rechten erhobenen Hand der Haken; in der linken erhobenen die Schlinge, in der gesenkten der Bogen.

ım Munde hält sıe ein Betelblatt, in das ein Stuck Kampfer gewickelt ist<sup>1</sup>), Gott Indra, mit einem Korb in der Hand, reicht ihr ein Betelblatt<sup>2</sup>).

thr Leib ist rot von Safran und stromt von Moschusduft, alles Gewand an thr ist voll Sinnenreiz, sie ist mit allem Schmuck geziert.

mit dem Juwelenschmucke ihrer Häupter beruhren Brahma und Vischnu ihre lotusgleichen Fuße,

sie versetzt die Welt in Entzucken, sie taucht die Welt in Freude, sie verfuhrt die Welt zu sich, ihr Wesen ist Entstehungsgrund der Welt, sie besteht aus allen heiligen Silben und Sprüchen (mantra), sie strahlt von allem Gluck, sie besteht aus allen Gottinnen des Glucks (Lakschmi),

die Ewige (nityâ) ist beseligt von hochster Seligkeit3)".

Anschauungen und Vergleiche, die das weibliche Schönheitsideal Indiens bezeichnen und in jahrhundertelanger Übung hößischer Kunstpoesie sprachlich ausgeprägt und längst völlig traditionell geworden sind, werden hier wie häufig in den Tantras – zu einer Schilderung des Schaubildes der höchsten Gottin verwendet, die am Maßstabe indischer Stilkunst gemessen, keinerlei literarische Ambition hat, sondern von der Wurde des Gegenstandes getragene Sachlichkeit ist. Daß dieser Strom verherrlichender Worte den Uneingeweithen streckenweis wie ein Preislied anmuten mag, entspricht der Funktion dieser dhyåna-Vorschriften, die, auswendig gewußt, laut oder innerlich rezitiert werden, um das entsprechende innere Schaubild aufzurufen – zum Erfolg dieses Unterfangens ist eine innere Ergniffenheit notwendig, die durch das Mitschwingen hymnischer Obertöne bei der baren Aufzählung des reichen Formbestandes ausgelöst werden kann

Diese erste, höchste schakti, in der das Reine Göttliche sich formhaft darstellt, trägt den Namen Tripurasundari<sup>4</sup>) Wie das reine Sonnenlicht die

<sup>3)</sup> Der behebte Kauartikel, der unter Liebenden und als Zeichen der Freundschaft von Mund zu Mund wandert

<sup>\*)</sup> Der König der Götter im Pantheon vedischer Theologie, Indra, erscheint hier, wie sehon in der Vorstellungswelt des alteren Buddhismus in dienend huldigender Haltung Ebenso Brahma und Vischnu, zwei Cheder der Trias Brahma Vischnuschina, die ihn in der Götterwelt des Hindusmus in den Hintergrund drangte Schiva kann das Schicksal der beiden nicht teilen, denn er ist ja in den Tantras zur höchsten mannlichen Erscheinungsform des reinen Göttlichen geworden, wenn es sich attributhaft darstellt die Göttun, der Brahmå und Vischnu sich neigen, ist nichts anderes als seine Schalt;

<sup>3) &</sup>quot;paramanandanandita "

<sup>&</sup>quot;> "Die Schonste" (Frau) der ,drei Welten', das ist des Universums Prapan-

Farbenskala, die es in sich birgt, in Regenbogen über Regenbogen bricht, entfaltet diese allumfassende Zentralgestalt in den Spharen, die sie rings um geben, die in ihr beschlossenen Nuancen ihres Wesens in Ringen individueller schaktis die universale Kraft tritt auseinander zu partikularen Kräften Das mittelste Dreieck fullen die drei Aspekte Kameschvari, "Herrin der Liebe", (in der abwarts geneigten Spitze), Vajreschvari, "Herrin des Demants' (rechte Ecke) und Bhagamâlâ "die mit dem Kranz der Herrhchkeiten Ge schmuckte³)" (linke Ecke) Im Achtspitz tritt sie zu acht Gestalten ausein ander²) Vaschni "die zu Willen macht", Kameschî "die Herrin der Liebe", Modini "die Lust erregt", Vimalâ "die Fleckenlose", Arunâ "die Rotliche", Jayinî "die Sieghafte", Sarveschî "die Herrin des Alls", Kaulini "die schakti des Kula") Zwischen diesem Kranze von acht Gestalten und der Trias in

casaratantra, Kap IX, handelt zpeziell von ihrer Verehrung und deutet eingangs (Vers 2) ihren Namen damit, daß sie der göttlichen Dreigestalt (trimurti) Brahma Vischnu, Schwa als ihr Ursprung an Alter überlegen sei sie war früher (pural als diese drei (tri), ferner damit, daß sie bei der Einschmelzung der entfalteten Dreiwelt (triloki) diese erfüllt (purana) Die Drei ist ihrem Namen angemessen da sie als Entfaltung des Absoluten auf verschiedenen Ebenen des Scheins sich in drei verschiedenen Aggregatzustanden darstellt, z B auf der Ebene des Bewüßt seins als Wachsein, Traumschlaf, Tiefschlaf, deren Dreiheit dem brahmanhaften vierten (turiya) Zustand gegenübersteht (vgl auch Avalons Anmerkung 3 in der Introduction zu Chapter IX des Prapancasaratantra)

¹) "bhaga" ('Herrlichkeit") ist ein schillerndes Wort, das Gluck, Gedeihen Ruhm, Schönheit, Liebeslust, Sittlichkeit, Anspannung, Weltuberlegenheit, Gluck der Erlosung Wunderkraft und Allmacht bezeichnen kann Es ist stammverwandt mit slavisch bog = "Gott"

2) Sie verteilen sich so auf die acht Ecken, daß Vaschini die unterste inne hat. Kameschi rechts von ihr steht und die anderen in der begonnenen Richtung folgen.

3), kula" = , Familie" ist die symbolische Bezeichnung für Tantrabrauche und lehren, in denen die Vereinigung von Mensch und Gott (das Zwei in Eins) unter der Form der Liebesvereinigung angesehen und symbolisch oder praktisch geubt wird Die Familie ist nach alteren und altesten Anschauungen das vollkommene Sinnbild der Einheit des Mannigfaltigen Sinnbild echter Totalität So heißt es in Manus Gesetzbuch (IX, 45) "Das ist der Umfang des Mannes die Frau er selbst und die Nachkommenschaft Und so sagen dasselbe die Weisen "was der Mann ust, als das gilt die Frau " – Mann und Weib sind eines Und wenn sie wirklich Mann und Weib sind, so ist auch Nachkommenschaft da und der Mann der patriarchals sehen Familienordnung ist "ganz" – Der Kommentator Kulluka zitiert zu diesem

den Ecken des Mitteldreiecks soll der Eingeweihte in den Flachen der vier Dreiecke, die nach den vier Haupthimmelsrichtungen weisen, die Waffen der Gottheit erschauen die Pfeile des Liebesgottes (untere Spitze), den Bogen (linke Mit telspitze), die Wurfschlinge (obere Spitze), den Haken (rechte Mittelspitze)

Die Ecken des inneren Zehnspitzes fullen zehn "Große Göttinnen, die alle Erfüllungen schenken" als Teilaspekte der Zentralgestalt") "Die Allwissende" (sarvajna), die "Allkraft" (sarvaschakti), die "Herrschaft über alles verleiht" (sarvaschvaryaprada), , die aus Erkenntnis aller Dinge besteht" (sarvajnänamayi), "die alle Krankheiten vernichtet" (sarvavyadhivinaschinh), "deren Wesen ist, alles zu halten" (sarvadhärasvarupa), "die alles Übel hinweg nimmt" (sarvappabara), "die aus aller Seligkeit besteht" (sarvanandamayi), "die en Wesen ist, alles zu schutzen" (sarvarakschäsvarupini) und "die aller Wunsche Frucht gewährt" (sarvepsitanbalaprada)")

Verse eine Stelle der alten vedischen Überheferung "der Mann (allein) ist nur die Halfte seines Selbst Solange er keine Frau bekommt, pflanzt er sich nicht fort und solange ist er darum nicht ganz Aber wenn er eine Frau bekommt, dann pflanzt er sich fort und dann wird er ganz Und so sagen es die vedakundigen Weisen "was der Mann ist, als das gilt die Frau"

1) Der Eingeweihte übertragt diese Waffen aus der inneren Schau auf die gehörigen Orte des vantra, indem er dazu vier Worte spricht, die dem Formelschatz der Liebeszauber entnommen sind , öffne" (jambha), , betore" (moha), ,,mach zu Willen" (vascha), , mach starr" (stambha) (Vgl Nityaschodaschikarnava I, 196) -Die schakti, deren Entfaltung Welt und Ich sind, offenbart sich am elementarsten ım erotischen Aspekt Der Liebesgott Kama zahlt unter seine neun schaktis "Mo ham die Betörende und "Stambhani" die Starrmachende (Vgl Prapancasara XVIII. 6) - Bhaskararaya zitiert in seinem Kommentar zu Nityaschodaschikar nava I, 196 ein Kalpasutra, das die Einsetzung und die Verehrung der vier Waffen nicht mit diesen vier Imperativen vorschreibt, sondern mittels des gelaufigen Ver fahrens, daß die Keimsilben (bija), die ihre Wesenheit im Reiche des Schalls dar stellen, zusammen mit den Gebetsspruchen (mantra) die den göttlichen Wesen heiten der Waffen zukommen, ausgesprochen werden sollen Die bija Silben der (funf) Pfeile sind yam, ram, lam, vam sam, ihnen folgt "den allöffnenden Pfeilen, - dham dem allbetörenden Bogen - hrim der alles zu Willen machenden Wurfschlinge, - krim dem alles starrmachenden Haken sei Verehrung!" (Die bija Silben der Pfeile nach Subhaganandanathas Kommentar "Manorama" zum Tantrarata Tantra IV, 26 >

<sup>3)</sup> Nity aschodaschikarnava I, 187-91, Tantrarajatantra IV, 84-86

<sup>3)</sup> Sie verteilen sich hier, wie in den folgenden Fällen ebenso wie im Achtspitz

Zehn andere Gottinnen spiegeln als "Gefolge" (åvarana) im Spitzenkranze des außeren Zehnspitz das Wesen der Zentralgestalt in anderen Reflexen "Die alle Vollendung Verleihende" (sarvasidhipradā), "die alle Glücksfulle Verleihende" (sarvasampatpradā), "die allerwärts Freude bereitet" (sarvapriyankarī), "die allerwärts Glückverheißendes bewirkt" (sarvamangala kännī), "die alle Wünsche gewahrt" (sarvakāmapradā), "die alles Glück ver leiht" (sarvasaubhägyadāyinī), "die allerwärts den Tod zur Ruhe zwingt' (sarvamrityupraschamanı), "die alle Hemminisse ferihāli" (sarvavighnanivārnī), "die an allen Gliedern Schöne" (sarvangasundarī), und "die von allen Leiden erlöst" (sarvaduhkhavimocinī).

Die schaktis, in denen das Göttliche sich innerhalb des nachsten Ringes, auf den Spitzen des Vierzehnspitzes offenbart, sind zum größeren Teile Krafte der erotischen Sphäre Im Angesicht der Zentralgestalt, in der untersten Spitze steht ihre Erscheinungsform als "Alles in Aufregung versetzende schakti" (sarvasamkschobhini schakti), dann folgen im ublichen Kreise, die alles zum Hinschmelzen bringt" (sarvavidrāvini), "die alles an sich zieht" (sarvâkarschmî), "die alles in Jubel versetzt" (sarvahlâdamkâ), "die alles betört" (sarvasammohini), "die alles starr macht" (sarvastambhanakarini), "die alles offnet" (sarvajambhini), "die alles zu Willen macht" (sarvavaschankari), "die alles entzuckt" (sarvaranjani), "die alles in Rausch versetzt" (sarvonmådini) Die ubrigen vier schaktis stellen mannigfache Seiten der göttlichen Kraft dar "die alle Zwecke fordert" (sarvarthasadhani), "die allen Überfluß anfullt" (sarvasampattıpurını), "die aus allen heiligen Spruchen besteht (sarvamantramayi), und "die alle Polaritat (zwischen dem Ich und dem Anderen und alle Polaritaten, die aus dieser ersten in der Besinnung des Ich entspringen) aufhebt" (sarvadvandvakschayankari²)

die erste steht "im Westen", d h in der untersten, dem Andachtigen zugekehrten Spitze, da die Richtung in der er bei der Andacht blickt (unabhängig von der Him melsrichtung) als "Osten" gilt Die übrigen verteilen sich nach rechts herum auf steigend, und nach links herum zum Ausgangspunkt zuruckkehrend (apradakschinyena (Bhaskararaya) zu I, 179-83 (S 91)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nityaschodaschikarnava I, 184-87, Tantrarajatantra IV, 81-83 In der Auf zahlung des Tantrarajatantra haben Nr 6 saubhágyadayını und Nr 10 (hier ,duhl hat paratasch ea vimocani 'genannt) die Platze vertauscht

<sup>\*)</sup> Vgl Nityaschodaschikarnava I 197-83, Tantrarajatantra IV, 77-79 Von den zehn ersten schaktis sind sechs auch unter den neun schaktis des Liebesgottes (Manmatha) zu finden Vgl Prapancasaratantra XVIII, 6 namlich außer Mohanf

Auch die Gottheiten des achtblättrigen Lotusringes leiten ihre Namen vom Laebesgott ab "Blume des Laebesgotfes" (oberes Blatt), "Gurtel des

und Stambhani Aschobhani, Akarschini, Dravini und Ahladini - Liebeszauber und -Versuchung spielt bei den verschiedenen Aspekten der hochsten Gottheit (Kali Durga) eine große Rolle Prapancasara-Tantra IX handelt von ihrer Verehrung als Tripura (= Tripurasundari) wer ihr yantra (eine vereinfachte Form des schri vantra Achtspitz in Lotusblattkranz und Viereck) richtig verehrt, , dem sind un ablassig schöne Frauen zu Dienst, die hilflos sind von Liebesweh. In unverkrampfter Haltung dasitzend, Schweigen wahrend murmele der Eingeweihte einhunderttausendmal die Keimsilbe, die aus dem Herrn der Liebeslust gemacht ist, dann wird er in der Welt von Göttern und Menschen bedient und verehrt. Die jungen Frauen der Götter und Widergötter, der Vollendeten und der Schatzgeister, der Geister voll magischen Wissens und der Gandharven, der Schlangen und der himm lischen Sängerchöre bieten sich seinem Blicke dar Im Ansturm des Liebesrausches verstreuen sie ihren Schmuck und lassen Gewand und Haarnetz abgleiten Ihre Glieder zittern vor innerer Glut, ausgetrocknet von den unertraglichen Qualen des Liebesgottes Thre Schenkel, die Spitzen ihrer Bruste und ihre Achselhöhlen starren von Perlen dicken Tropfen strömenden Schweißes Ihre hanengleichen Glieder tragen ein Gewand von sich straubenden Harchen, ihre Leiber sind geneigt unter den festen, nach oben stehenden, hochgroftigen, strotzenden, topfrunden Brusten Erschopft von starkem Zittern unter der Last des Sehnens schreiten sie mit zitternden Lotusfußen strauchelnd einher Zerspalten vom Pfeil des Liebesgottes, der sie traf, sind sie mit dem ganzen Leibe eingetaucht ins Meer der Leidenschaft, ihre Lappen krauseln sich wellengleich unter dem Winde ihres Atems, und ihre Augen flackern unstet unter der Last anschwellender Tranenflut Beide Arme am Kopfe, bringen sie mit zusammengelegten Handen sich selbst zum Geschenk dar, und ihre Augen sind sanft wie die Augen junger Gazellen Bereit zu tun was begehrt wird, neigen sie sich vor dem Eingeweihten" (IX, 21 27, am Eingang gekurzt) - Der Eingeweihte muß dieser Versuchung auf die sinnliche Ebene abzugleiten, wider stehen, will er Gewalt über die Welten bekommen

Eng verwandt ist ein Abschnitt des XIII Kapitels desselben Tantras, der sich mit der Verehrung der Göttin Triputa (einer anderen Form der hochsten Göttin) beschaftigt Frauen, Manner und Könige verneigen sich immerdar vor einem sol chen (Eingeweihten), die Frauen der Geister voll magischen Wissens, die Frauen der Schatzgeister samt den Frauen der Götter und Widergötter, der Vollendeten und der himmlischen Sangerchöre und ausselesene Himmelsfrauen (die Apsaras, Frauen der Gandharven) sind überwaltigt von ihrem Herzen, das an dem Einge weihten hangt. Ihre Leiber sind versehrt vom Pfeile des Liebesgöttes, sie zittern an ihren hanengleichen Gliedern, auf denen sich die Harchen strauben Die Schönheit

Liebesgottes" (rechtes Blatt), "Rausch des Liebesgottes" (unten), "Von Liebesrausch trunken" (links), "Strich des Liebesgottes") (rechts oben), "Wucht des Liebesgottes" (rechts unten), "Stachel des Liebesgottes" (links unten), "Blumenkette des Liebesgottes" (links oben?)

In den Gottheiten des sechzehnblättrigen Lotusringes stellt sich die Gött liche Kraft in sechzehnfacher Brechung als Sinnes- und Seelenkraft des Men sehen dar, nämlich als sebakti, "die Wünsche anzieht", "die den Willen an zieht", "die das lehgefühl anzieht", "die den Schall anzieht", "die die Tast empfindung anzieht", "die die Farbempfindung anzieht", "die die Geschmachs empfindung anzieht", "die die Geruchsempfindung anzieht", "die dien Gedanken anzieht", "die innere Festigkeit anzieht", "die Gedächtnis anzieht", "die Benanntes anzieht", "die Keime anzieht", "die das Selbst anzieht" (diese

ihrer runden Brüste funkelt von Perlen großen Schweißtropfen Sie zeigen ihre Hüften und Schenkel und ihre Achselhöhlen, ihre Fuße strauchein beim Auftreten Die Lotusblumen ihrer Augen sind knospengleich geschlossen, ihr Zahnseisch breitet sich wie eine aufbluhende Blume, und die Zahnreihen daran beben Gewand und Haar sind aufgelöst, vor Liebestrunkenheit unmächtig sprechen sie leise und stammelnd Sie heben die aneinandergelegten Hande bittend an ihre ach so leb lichen Haupter und siehen um Zuneigung "Sieh uns an! Schenk uns ein Wort! Unser höchstes Gluck ist, in deinen Armen zu liegen! Komm in den Hannen der Götter wollen wir uns heben, nach Herzenslust und ohne Leid und Furcht "Wenn der Eingeweihte, von den Frauen mit solchen und anderen Reden verlockt sich nicht verliert, dann verleiht ihm die Göttin alles, was er begehrt (XIII, 38-44)

¹) Der , Strich des Liebesgottes" (anangarekha) ist eine Linie feiner Harchen, die Bestandteil des weiblichen Schönheitsideals ist Sie lauft vom Nabel ahwarts über den Unterleib und wird von den Dichtern als die Leiter angesehen, auf der Manmatha, der Liebesgott,, der die Herzen quirlt" zwischen dem Herzen und dem Schoß, der das , Haus des Liebesgottes" ist (vgl z B Anangaranga I, 13) auf und abstegt.

<sup>2</sup>) Die Namen Anangakusuma, Anangamekhala Anangamadana, Madanâtura Anangarekha Anangavegini, Anangankuscha, Anangamalini — Als Muster der Mantras, mit denen sie aus der inneren Anschauung ins yantra einzusetzen sind zittert Bhaskarataya (S 90) , hrim schrim ich verchie die Sandale der Anangakusuma " — Tantrarajatantra gibt dieselbe Reihe aber in anderer Verteilung Anangakusuma hat das unterste Blatt inne, die übrigen folgen wie bei den voran gehenden Spharen im Kreise rechts aufsteigend und links zum Ausgangspunkt zuruckkehrend (IV, 94/95)

wird "die hochste" genannt), "die das Unsterbliche anzieht" und "die den Leib anzieht"<sup>1</sup>)

Das umrahmende Viereck enthält drei Sphären in sich In der innersten stehen die acht göttlichen Welthüter sie dienen als Tempelhuter des quadratischen Heiligtums und stehen jeder in der Himmelsrichtung, die nach ihm benannt ist Indra im Osten, also am oberen Tor, Yama im Suden am rechten Tor, Varuna am unteren und Soma am linken Tor, Agni und Rakschas² oben und unten an den rechten, Väyu und Schiva unten und oben an den linken Ecken³) – Die mittlere Sphäre des Vierecks nehmen die acht "Mutter" ein acht Gemahlinnen der Hauptgötter des Hinduismus oder ihre schaktis. Denn die schakti eines Gottes, der individuelle Teil der universalen göttlichen Kraft, der einen Einzelgott zur individuellen Offenbarung des Göttlichen macht, wird ja im Tantrismus als seine Gattin vorgestellt, mit der er unauflöslich vereint ist, wie andererseits "schakti" schlechtlin die Gattin bezeichnet<sup>4</sup>) In dieser Sphäre entfaltet sich die universale schakti zu den großen

¹) Vgl Nityåschodaschikårnava I, 172–76 und Tantrarajatantra IV, 72/73 Leider versagen sich Bhaskararaya und Subhagånandanatha in ihren Kommentern jede Erlauterung dieser Wesen, die bei einigen wilkömmen ware Die Namen sind Kämäkarschin, Buddhyäkarschini, Ahmikäräkarschini, Schabdäkarschini, Sparschakarschini, Rüpäkarschini, Rasakarschini, Gandhäkarschini, Techittäkarschini, Dharyäkarschini, Smirtyäkarschini, Nämäkarschini, Bidschäkarschini, Atmäkarschini, Amritäkarschini, Scharirakarschini, "a-karschi" = "anziehen", das in allen diesen Namen enthalten ist, hat dieselhe Bedeutungsnuance wie unser "anziehen" bei einer Figur im Schachspiel – Die Mantras, mit denen sie in das yantra eingesetzit werden, laufen nach dem Typus "hirm schrim am, ich verehre die Sandale der Kämäkarschini Nityakalä (mitya = "ewig", kalä = "Sechzehntel" die sechzehn Gestalten sind Elemente eines Gesamtaspektes göttlicher schakti)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) rakschas = "Schaden, Vermehtung" ist die m\u00e4nnine Erscheinungsform des Prinzips der Vermehtung (mirnt) nach der gew\u00f6hnlich der S\u00fcdwesten "nairritt" genannt wird

<sup>3)</sup> Yel die Funktion der vier "Großköniglichen Götter" oder "Welthüter" oder "Himmelskönige" als Wächter in buddhistischen Tempela Abbildungen bei With Buddhistische Plastik in Japan, 2 Aufi, Wien 1920, Tafel 45-53, Curt Glaser Ostasiatische Plastik, Berlin 1925, Tafel 40, 99, 100, 102-08, 148/49, 164, E Fuhrmann China, Folkwang Verlag, 1921, S 58 und 60 und den schurmenden Götterkönig an der Außenwand des achteckigen Fußes der Marmorpagode, S 33 5, Yel z B die Vorschrift über Rangordnung der Eungeweihten im Kularnava-

Göttinnen. Brahmânî (schakti Brahmâs) am unteren Tor, Mâheschî (schakti Schiva/Maheschas) am linken Tor, Kaumûrî (schakti des Kriegsgottes Kumâra oder Skanda) am oberen Tor und Vaischnavî (schakti Vischnus) am rechten Tor. In den Ecken stehen links unten Vârâhî (schakti Vischnus im Eber-Aspekt), links oben Aindrî (schakti Indras), rechts oben Câmundâ (ein schrecklicher Aspekt der Gemahlin Schivas) und rechts unten Mahâ-Lakschmî, die Gattin Vischnus. Sie "erfüllen alle Wünsche"i).

"Erfolg in allen Dingen verleihend" sind auch die zehn Aspekte der Göttlichen schakti, die Torc und Ecken der äußersten Sphäre besetzt halten und ober- und unterhalb des schrivantra einzusetzen sind. Es sind Asnekte der göttlichen Allmacht die Kraft unendlich klein zu sein (am unteren Tor), die Kraft unendlich leicht zu sein (linkes Tor), die Kraft unendlich groß zu sein (oberes Tor), die Kraft der Herrschaft uber alles (rechtes Tor) In den vier Ecken, die, wie die Tore die vier Himmelsrichtungen, ihrerseits die Zwischenrichtungen beherrschen, wird links unten die magische Kraft, anderen den eigenen Willen aufzulegen, verehrt, links oben die Kraft, selbstherrlich nach eigenem Willen zu wesen (auch Gestalten nach Wunsch anzunehmen), rechts oben die magische Kraft der Freuden und Genusse, rechts unten die Allmacht der Wunsche Unterhalb des unteren Tores (ein Fleck, der dem Nadir entspricht) hat die Kraft, alles zu erlangen ihren Platz und über dem oberen Tor (im Zenit) die Kraft aller Wunsche2) Hier ist die bekannte achtgliedrige Reihe der Wunderkräfte (siddhi) Schivas, die seine Allmacht bilden und die dem vollendeten, gottgleichen, schivahaften Yogin eignen, zu einer zehngliedrigen Folge erweitert. – nicht um sie inhaltlich um wesentliche Nuancen zu bereichern, sondern um die Göttliche schakti in alle zehn Richtungen des Weltraums strahlen zu lassen

Tantra XIV, 99 "Wenn unter Weib und Kind des Lehrers (= guruschaktisutånåm) soch enwes finder, des früher die Weihe sampfangen het, so soll der Eugenschite ihm Verehrung bezeigen wie dem Lehrer selbst und es in keiner Weise geringschatzig behanden!

¹) Nityāschodaschikārnava I, 169-71 Tantrarājatantra IV, 68-70 ²) Ebendort I, 166-69 und IV, 66/67 Ihre Namen sind Animā, Laghimā, Mahimā, Sichitva Vaschitva, Prakamya, Bhuktisiddhi, Icchisiddhi, Praptisiddhi, Sarvakama - Als acht siddhi's Schivas gelten Anima, Laghimā, Prapti, Prākamya, Mahima, İschitva, Vaschitva und Kamavasayita (== die Kraft alle Lust und alle Wünsche aufzuheben, also die Kraft, die den Yogin über alle inneren Hindermisse zur gotteichen Vollendung hinwegtragt. Sie fehlt in der oben gegebenen Reihe)

Weil diese neuen Sphären vom Punkt der Mitte bis zum äußeren Viereck Ordnungsschemata unterschiedlicher Entfaltung oder Aspekte der Göttlichen schakti darstellen, wird sie in jeder von ihnen in ihrem Mittelpunkt ungeben von den verschiedenen Ringen der schaktis, die Komponenten ihrer Aspekte sind, unter verschiedenen Namen verehrt Diese Namen sind in ihrer sprachlichen Form untereinander verschieden, meinen aber das selbe, so wie die Aspekte der Göttlichen schakti unter sich verschieden, aber Aspekte des selben Wesens sind Tripura, Tripureschi, Tripurasundari, Tripuraschri, Tripuraschri, Tripuraschri, Tripuraschri, Tripuraschri, Tripuraschri, Tripuraschri, Mahâttipurasundari)

Die elementare Beziehung des schrij antra und seinesgleichen zur pratimä und zum mandala liegt in der Identität der Funktion. Die Entfaltung dieses figural erfullten Ordnungsschemas vor der inneren Schau oder die belebende Projektion seiner inneren Gestaltenfulle in das sinnlich greifbare Schema hat kein höheres Ziel, als den Eingeweihten seine eigene Gottnatur erfahren zu lassen "Sein eigenes Selbst soll er als das Selbst der Tripurä vorstellen. dessen Erscheinungsform Lieht ist. "2)

Denn wie es im Nityâschodaschikârnava vom Eingeweihten heißt "die Göttin Tripurâ ist sein eigenes Wissen um sich selbst (samvid, von Bhâskararâya mit âtman selbst umschrieben), ihre rote (Leibes) Farbe ist das Be greifen an ihm, ihre Wurfschlinge und ihr Haken sind bekannt als ihrem Wesen nach bestehend aus Liebe (râga) und Haß, ihre (fünf) Pfeile sind die Sinneseindrucke wie Schall, Tastempfindung usw., ihr Bogen ist das Denken.

"Sie tragt die Schlinge, deren Erscheinung Liebe zur Erscheinungsfulle ist, sie strahlt mit dem Haken, dessen Aussehen Zorn ist, ihr Bogen aus Zuckerrohr hat zur Gestalt das Denken, ihre Pfeile sind die funf reinen Gegebenheiten" (tan mätra, namlich Schall, Tastempfindung, Geruch usw 5)"

Darum ist das schrî yantra als Abbild des Göttlichen ein Bild des mensch lichen Wesens

"Die Göttin steht in der Mitte der Kreise (Cakra) aus Tatorganen und Sinnesorganen (des Menschen), ihre Gestalt ist das Wissen von-sich (samvid),

<sup>1)</sup> Vgl Tantrarâjatantra V, 14/15

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ebenda V, 17, vgl denselben Hinweis bei verschiedenen Akten ihres Kults, IV, 99, V 5 und 54

<sup>3)</sup> Nityâschodaschikarnava V, 41/42

<sup>4)</sup> Zitat Bhaskararayas (S 174) aus dem , Rahasyanamasahasra"

bewußtseins." (Nityäschodaschikärnava V, 44. — Anderwärts werden die schaktis der einzelnen Sphären Stück um Stück mit Elementen der menschlichen Natur gleichgesetzt, vgl. Avalons Introduction zum Tantraråjatantra Part I, Chapter IV passim. Daselbst finden sich auch andere wertvolle Hinweise auf bemerkenswerte Gedankengänge der Texte, die aufzugreifen hier nicht der Platz ist. Zum Beispiel entspricht den Wallfahrtszielen, die der "Schricakrasambhäru" außerhalb des Mitteltempels ansetzt (vgl. S 90), die Gleichsetzung der Spitzen des innersten Dreiecks des Schrivantra mit bekannten Kultorten

Kâmarûpa, Pûrnagırı. Jâlandhara. Dieses sind drei Pithas, "Sitze" der Gott heit für ihre Aspekte Kâmeschvarî, Vajreschvarî, Bhagamâlinî (IV, 91 und

Kommentar dazu)."

- um der Allvollendung willen verehre er sie mit allen Blumen des Ich-

## ZEICHENSPRACHE UND PROPORTION IM KANON INDISCHER KUNST

Ein Seitenblick auf den Kanon indischer Kunstübung ist geeignet, die erörterte Beziehung zwischen Form des Kultbildes und Yoga in einen anderen Zusammenhang zu rücken und die Utensilien innerer Schau und Andacht von der Außenseite künstlerischer Technik zu beleuchten. Da die Theorie indischer Bildnerei noch nicht in der ganzen Breite ihrer literarischen Niederschläge durch Textveröffentlichungen zutage gebracht ist, andrerseits die veröffentlichten Stucke von Liebhabern indischer Kunst bei ihren Betrachtungen nicht immer, wie es möglich wäre, zur Erhellung ihres Gegenstandes verwertet worden sind, ja von weiteren Kreisen, die sich asthetisch und geistesgeschichtlich für Indien interessieren, bislang kaum bemerkt wurden, hebe ich hier berichtend einiges Bezeichnente aus der bedeutsamen Materie heraus Ich beschränke mich dabei im Wesentlichen auf die kunsttheoretische Schrift "Citralakschana" und die ihr inhaltlich verwandten Partien des "Vischnudharmottara" Außer den Bemerkungen, die den Federn der Übersetzer beider Werke entstammen, bieten die ebenso knappen wie eindringlichen Feststellungen W S Hadaways über Proportionsschemata indischer Kultplastik wesentliche Einsichten')

Die indische Kunsttheorie bewahrt das technische Geheimnis der formalen Verwandtschaft (- und darum funktionalen Stellvertretung) zwischen figuralem Gebilde und geometrisierenden Ordnungsschema Die strenge Gebundenheit der Form figuraler Kunstwerke und die Rolle der Freiheit in ihren Banden (- die Kunst erst möglich macht an Stelle mechanisch reproduzierbarer Schemata) ist ihr Grundthema

¹) Citralakschana, tibetisch und deutsch, herausgegeben von Berthold Lauffer, Leipzig 1913, ist ein indischer Kunsttraktat, der im tibetisch buddhistischen Kano-Aufnahme gefunden hat - Vishnudharmottara (Part III), Treatise on Paunting, by Stella Kramrisch, Calcutta University Preß 1924 - , Some Hindu Shilpa Shastras in their relation to South Indian Sculpture" by W S Hadaway, Ost assatische Zeitschrift, III Jahreang 1914/15

Erst die Betrachtung der rein linearen Ordnungsschemata unter den yantras konnte den Blick schärfen fur die allgemeinste Eigenart der Form ihrer figuralen Verwandten, die in ihrer Funktion als anschauliche Wesensaussage des Göttlichen begrundet ist. In der unbedingten Treue zu dieser Funktion sind sie Utensilien (yantras) religiosen Lebens. Sie sind Spiegelbilder des drei einigen Wesens von Gott, Mensch und Welt auf unterschiedlichen Ebenen der Erkenntnis Mit dieser Lebensfunktion sind sie in ihrer unbedingten Strenge der Aussage eher den Formeln unserer Naturwissenschaft vergleich bar (die freilich unanschaulich sind) als den kunstlerischen Schopfungen in dividueller Genialität oder den Zeugnissen demutiger Begnadung Einzelner ım Abendlande Wie die Formeln der Physik und Chemie z B der reinen Betrachtung einen Teilaspekt des Weltzusammenhanges erschließen, der für die Bewußtseinsebene ihrer Wissenschaftlichkeit gultig ist, erschließt das nach Vorschrift gefertigte und von der entsprechenden inneren Schau be lebte yantra ein Stück des gottlichen Weltgeheimnisses, einen partikulären Beziehungskomplex, der den Andächtigen und die Welt in ihrem gemein samen Element, dem Gottlichen, verbindet Wenn andererseits eine Formel unserer Naturwissenschaft dem Herrschafts und Erhaltungstrieb des Men schen Macht uber einen partikularen Kraftezusammenhang und Freiheit in bestimmten Grenzen verleiht, verheißt das yantra als Utensil magischen Brauches ein Gleiches und dient diesem praktischen Zwecke ehensosehr wie der Kontemplation Yantra und wissenschaftliche Formel gleichen sich in dem esoterischen Charakter der Zeichen aus denen sie sich zusammensetzen, die ihre Sprache bilden eine aus Ziffern und Buchstabenzeichen gebildete Formel der Physik oder Chemie ist toter Schall für jeden, der nicht sein Wissen um die Wesenheiten der Natur, die symbolisch darin vertreten sind, in sie hinein zu projizieren vermag. Ohne diese belebende Projektion eines besonderen Wissens, erschließt sie der Kontemplation kein Stück Wesens zusammenhang der Welt, schenkt sie dem Willen keinerlei Macht und keine Freiheit Ebenso ist ein yantra für uns nur ein Konglomerat ratselvoller Zeichen, solange die in ihm symbolisch angelegte Wesenheit nicht wenigstens durch die Projektion eines Wissens (von Schaubild und Einsetzung des Odems zu schweigen -> erleuchtet wird Wenn wir mit klassischen Sehgewohnheiten das indische Kultbild abzutasten uns muhen, bleibt es uns in seiner Wesen heit verschlossen wie eine Formel der Physik vor dem Versuche, ihren Sinn mit Hilfe von Alphabet und Einmaleins zu erschließen

Der Formenbestand des figuralen yantras ist so unbedingt verbindlich und

individueller Variation entruckt wie die geometrischen Bestandteile und Buchstabenzeichen seiner linearen Geschwister und ist genau so konventionell wie die Symbolsprache naturwissenschaftlicher Formeln Es gibt wohl keine große Kunst, die in dieser Hinsicht so streng gebinden wäre, wie Indiens kultische Plastik Die ostasiatische Malerei und Tuschzeichinung, bei der die Konventionalität ihres Formbestandes ein Ingrediens ihres souveränen Vortrages und ein Geheimnis hochst verfeinerten und einfachen Stils ist, wirkt im Vergleich zu ihr frei Eben dieser konventionelle Charakter des Formenbestandes bedingt den eigentumlichen Inhalt der handwerklichen Theorie indischer Kunst "Catralakschana" bedeutet "Zeichensprache der bildenden Kunst") und die auf Kunst bezuglichen Abschnittedes "Vischnudharmottara" handeln, wenn man von so elementaren Gegenständen, wie Bereitung der einzelnen Farbstoffe und des Malgrundes absieht, wesentlich auch von einem Kanon konventioneller Ausdrucksmittel

1) Lauffer, dem bei der Übersetzung verwandte Quellen noch nicht vorlagen, bezog den Inhalt des Traktats nur auf Malereien citra = bunt Aber ein anderes Werk "Das Juwel handwerklicher Kunstfertigkeit" (Schilparatna ed by Ganapati Sastri, Trivandrum Sanskrit Series No LXXV, 1922, Part I) lehrt (wie bereits St Kramrisch bemerkt hat) Kap 46, Vers 3-5, es gabe dreierlei citra Malerei, Relief und Plastik Das Citralakschana handelt also nicht nur von den Zeichen oder Merkmalen, mit denen auf Gemälden, die Gegenstände und Gestalten, die in ihnen figurieren sollen, zur Darstellung zu bringen sind, sondern es ist ein allgememer Kanon bildnerischer Zeichensprache Daß eitra = bunt, farbig, als Oberbegriff auch Relief und Rundplastik in sich schließt, erklart sich aus der verbreiteten Technik polychromer Plastik. Im "Vischnudharmottara" heißt es "Dieselben Regeln, die für Malerei gelten, finden auch ihre Anwendung auf Lehmplastik. Es gibt zweierlei Plastik, massive und hohle Eisen, Stein, Holz und Lehm können massiv bearbeitet werden. Leder, Bronze und Eisen können hohl bearbeitet werden Auf Leder trägt man eine dicke Lehmschicht auf und malt auf sie wie auf eine Bildfläche " Sie bekommt einen Stucküberzug, der feinste Modelherung und farbige Behandlung erlaubt Die Ausgrabungen in Chinesisch-Turkestan haben ja zahlreiche Proben dieser wenig widerstandsfähigen Kunstgattung zutage gebracht (vgl A > Le Coq "Die buddhistische Spätantike in Mittelasien", Band 1), die in Stücken ostasiatischer Kanschitsu Manier ihre technischen Verwandten haben (wo ein Kern oder Hohlgerüst mit lackgetränkten Stoffauflagen bekleidet wird, die als Malgrund dienen) - Beispiele farbig behandelter Skulpturen im Tafelteil dieses Buches sind Tafel 7/8 (Holz, vergoldet und rot bemalt), Tafel 10 (rote Tonpaste mit Gold anstrich, Tafel 31/32 (vergoldetes Silber mit eingelegten roten und grünen Steinen an den Kronen, am Arm und Fußschmuck)

Die unbedingte Gultigkeit dieser konventionellen Zeichensprache der bildenden kunst wird literarisch durch ihre Herkunft aus der Sphare des Unbedingten, aus dem Reiche der Gotter dargetan Ein frommer König, dem es als erstem unter den Menschen gelang, dank Yogaversenkung ein vollkommen getreues Bild zu entwerfen, - das Bild eines toten Brahmanen knaben, das dem Dahingeschiedenen so ähnlich war, daß Gott Brahma es dem Vater zum Troste beleben konnte -, begibt sich auf Brahmas Geheiß zum Bildner unter den Göttern, um von ihm vollstandig die Regeln der bildenden Kunst zu erlernen Der "Aller Werke Kundige Gott" Vischva karman, "der am Beginn der Weltalter den knotigen Leib der Sonne mit der Axt behieb und ihm seine runde Glatte verlieh"1), verkundet ihm den Formen kanon der bildenden Kunst, wie er ihn selbst von Brahma, dem Schöpfer der Welt und aller ihrer Ordnungen empfing Der König bittet ihn "erklare mir bitte die Merkmale in den Werken der Malerei und sage mir, in welcher Weise die Maße und Formen samt den Methoden zur Anwendung kommen" Zeichen sprache und Proportionslehre werden hier als die beiden wesentlichen Be standteile der echten und gultigen Kunstfradition angesehen. Vischvakarman leitet ihre Übermittlung mit Erklarungen über ihren Ursprung ein, die ihre Verwendung als Bestandteile von Wesensaussagen des Göttlichen recht fertigen Alle Formen samtlicher Korper hat Brahma gemalt zum Wahr zeichen der Wohlfahrt der Glaubigen in den Welten und sie mir zuerst über geben Mit was fur Maßen dabei zu verfahren ist, welche Gegenstande und Mittel schon sind das alles habe ich von Brahma erlangt, die trefflichsten Malereien danke ich der Huld des heiligen Gebieters und dank derselben " Weiterhin gibt Vischvakarman als habe 1ch alle Kunstwerke geschaffen Quelle seiner, im Citralakschana fixierten Kunstregeln Selbstportrats der Gotter an (- das Göttliche muß sich selbst offenbaren, wenn es erkannt sein will) "Mit der Schaffung des Lebens traten durch Brahmas Wirksamkeit Kasten und Rangstufen in Tatigkeit, und Recht und Sitte formten sich Nachdem Brahma so gewirkt hatte, richtete er in seinem Geiste alle Gedanken auf das Heil der Geschopfe Als er in diesen Gedanken versunken war, brachte sein geistiger Zustand die Wirkung hervor, daß die Wesen, Konige und Götter ınfolge der Kenntnis der Namen unaufhorlich und beständig glaubige Ver

<sup>2)</sup> Schilparatna I, 2 - Der zweite Teil dieses Werkes war mir noch nicht zuganglich Er verheißt lauf Inhaltsangabe (Kap 1 Vers 20-25) ausführlichere Angaben zur Technik indischer Bildnerei deren Erbrierung im Schlußkapitel des 1 Teils das auch , \(\)\text{Utralakschana}\) heißt anhebt

ehrung bezeigten Durch solche Gedanken Brahmâs erlangten Mahâdeva. Vischnu, Indra und samtliche Götter großen Segen An Maßen und Vorzugen wurden sie schon aus eigener Kraft und glichen sehr den mit guten Merkmalen Ausgestatteten (sulakschanya) Schone Formen entwickelten sie, die Haupt- und Nebengheder wurden vollendet und bluhten allerseits zur vollen Entfaltung auf Ihre Gestalten nahmen mannigfache Formen an, verschonert durch Schmuck und Gewandung Verschiedene Waffen, die sie in der Hand hielten, trugen zur Vermehrung ihrer Attribute auf den Bildern bei, und so wurden die Figuren von ihnen selbst gemalt. Als diese die Gotter erschauten, gingen ihnen die Augen über und sie waren voll Herzensfreude Brahma sprach "vortrefflich" und erhob andachtig Lobpreisungen Da segneten sie thre eigenen Gestalten und erfullten sie mit großer Macht Darauf sprach Brahmâ freudig zu den sieben Gottheiten "In den drei Welten (d. h. überall) wird man von ietzt ab im Vertrauen auf eure Heiligkeit keinen Zweifel an euren Göttergestalten hegen und euch bestandig Opfer darbringen soll es sein", mit diesen Worten segneten die Götter hocherfreut ihre eigene majestatische Erscheinung und kehrten jeder an seinen Ort zuruck "- So ist die Lehre Vischvakarmans nichts anderes als das auf Normen und Lehrsatze gebrachte Wissen um die wahrhaftige Erscheinung der Gotter

Vischvakarman zahlt die Bestandteile der traditionellen Kunstlehre auf, wenn er zu dem Könige sagt "Wenn du dur in der Beschaffenheit der Maße und der Merkmale der Proportionen und Formen und Ornamente und Schon heiten hei mir Kenntusse erwirbst, wirst du vollständig in allen Fertigkeiten bewandert und in der Malerei (lies Bildinera) ein hervorragender Sachverstandiger sein "Formen und Ornamente bilden den Formbestand, die, Schon heit" ist ein besonderes Ingrediens einzelner Formelemente, und Maße und Merkmale der Proportionen bezeichnen die Regeln, nach denen eine Gruppe von Formelementen zu einer bildierischen Einheit (Gemälde, Relief oder Plastik) zusammengefügt werden

Das Citralakschana beschrankt sich nicht, wie etwa die einleitende Er zahlung von Vischvikarman und dem Konige zu vermuten nahelegt, auf die Theorie der Darstellung gottlicher Erscheinungen im Kultbilde, sondern be handelt auch die Darstellung menschlicher und damonischer Wesen Des gleichen werden im Vischnudharmottara beide Reiche kunstlerischer Ge staltung das sinnliche (drischtam = sichtbare) und das übersimliche (adrisch tam = unsichtbare) erortert Die Sphare außeren Schens und inneren Schauens erfahren trotz ihres Wesensunterschiedes in der Kunst vielfach dieselbe Behand

lung Beide beherrscht inhaltlich das Prinzip konventioneller Zeichensprache als Mittel stereotyper Charakteristik, formal das Gesetz strenger Proportion Im Prinzip konventioneller Zeichnung der Erscheinungen der sichtbaren wie der unsichtbaren Welt weiß sich die bildende Kunst mit der Dichtung Indiens einer, die durchaus auf Darstellung des Trunschen ausgabt und aben

wie der unsichtbaren Welt weiß sich die bildende Kunst mit der Dichtung Indiens einig, die durchaus auf Darstellung des Typischen ausgeht und ihren ästhetischen Wert in wunderbaren, immer neuartigen Formen der Aussage über schlechtlin feststehend Typisiertes findet Die trockenen Vorschriften des Vischnudharmottara zu diesem Punkte heßen sich in vielen Fallen durch zahllose, sachlich untereinander gleiche Verse der großen Dichter vor und nach Källdäsa in dichterischem Stile umsehreiben<sup>1</sup>)

"Konige sollen wie Götter dargestellt werden , brahmanische Asketen sollen mit langen Haarflechten dargestellt werden, die sich auf ihrem Kopfe zusammentürmen, mit einem schwarzen Antilopenfell als Obergewand, mager aber voll bezwingenden Glanzes , Daityas und Dânavas (zwei Arten von Damonen) sind mit drohendem Munde und wutverzerrten Gesichtern und runden Augen zu bilden, sie sollen prunkende Gewander tragen aber keine - Ein Meister der Kunst bildet einen Feldherrn stark, stolz und Kronen hochgewachsen, mit machtiger Brust, vorspringender Nase und breitem Kinn, die Augen zum Himmel erhoben und mit festen Huften Soldaten sollen ge meinhin mit grimmigen Gesichtern gebildet werden Fußsoldaten sollen kurze und prunkende Uniformen tragen, herausfordernd dreinschauen und Elefantenreiter sollen von schwarzlicher Hautfarbe sein , ehrwurdige Leute vom und das Haar zum Knoten geschlungen tragen Lande und aus der Stadt sollen mit ergrautem Haar gemalt werden, mit Schmuck behangen, der ihrer sozialen Stellung entspricht Sie sollen weiße Kleider tragen, nach vorn gebuckt sein, hilfsbereit sein und ein Gesicht voll naturlicher Ruhe haben"

Ebenso konventionell typisiert ist die Darstellung persomfizierter Naturerschenungen "Flüsse sind in Menschengestalt auf den (für sie bezeichnenden) Reittieren darzustellen Ihre Knie sollen gebeugt sein, ihre Hande ge füllte Wassergefaße halten Bei Bergen soll man den Gipfel auf dem Kopfe

<sup>1)</sup> Es ware von hier aus weitergehend eine dankhare Aufgabe die Optik der Er scheinungswelt in der indischen Dichtkunst mit der Formgebung in der bildenden Kunst zu vergleichen viele stilistische Eigentumlichkeiten indischer Bildwerke wurden von dieser, aller kunstlerischen Schilderung der Außenwelt gemeinsamen Grundlage aus – eben aus ihrer Optik – ihre Erklärung finden und als Belege für die spezifische Haltung der indischen Sinnlichkeit zur Welt zu sprechen beginnen

einer menschlichen Gestalt darstellen . , Meere sollen (in menschlicher Gestalt) Perlen in Händen halten und Wassergefäße, und der Künstler soll an Stelle der Aura Wasser malen . . . "

Landschaften, Tages- und Jahreszerten sollen durch genau dieselben typischen Attribute kenntlich gemacht werden, die für den Kenner indischer Dichtung unlöslich mit ihrem Wesen verknupft sind, da sie den unvermeid lichen inhaltlichen Bestand ihrer zahllosen Schilderungen im Munde der Dichter bilden · "Ein Lundiger Kunstler soll einen Wald durch vielerlei Bäume. Vögel und wilde Tiere andeuten, Wasser durch zahllose Fische und Schildkröten, Lotusblumen und andere Wassertiere und -pflanzen, eine Stadt durch schone Tempel, Palaste, Läden, Häuser und gefallige große Straßen . . Schankstätten sollen voll Trinkender dargestellt werden, und die (dort) mit Spielen beschäftigt sind, sollen ohne Obergewand gebildet werden, die Gewinnenden mit frohem Gesicht, die Verlierenden kummervoll . . Eine Landstraße soll man mit Karawanen aus Kamelen und anderen Lasttieren darstellen . . Den ersten Teil der Nacht soll man durch Frauen andeuten, die ausgehen, um sich mit ihren Bublen zu treffen, der Tagesanbruch ist durch die aufgehende Sonne zu bezeichnen und durch matt brennende Lampen und krähende Hähne Oder man soll einen Mann zeichnen, der im Begriff ist, an die Arbeit zu gehen. Der Abend ist durch seine Röte zu markieren und durch Brahmanen, die mit abendlicher Yogaandacht beschäftigt sind schein ist durch geoffnete Nachtlotusblumen anzudeuten, während die vielen Blutenblätter des Taglotus geschlossen dargestellt werden sollen Daß die Sonne scheint, soll durch ausgetrocknete Wasserlöcher bezeichnet werden mit schlaffen Menschen, mit Tieren, die den Schatten aufsuchen und Wasserbuffeln, die sich im Schlamm vergraben. Die Regenzeit soll der Kunstler mit Blitzen darstellen, verschont durch Regenbogen, die von schweren Wolken begleitet sind, mit Vogeln, die sich in den Baumen bergen und Löwen und Tigera, die sich in ihren Hohlen halten "

Derselben streng konventionellen Darstellung unterliegen Gefühle und Stimmungen Ihr Ausdruck ist für das indische Auge frühzeitig kanonisiert worden in der Tradition der Tanzpantomime, die vom indischen Theater übernommen wurde Das klassische Lehrhuch aller Buhnenkunste ist ja nach dem pantomimischen Tanze "Nätya" schastra genannt, und das Wort für "etwas minnisch darstellen" heußt im Indischen "etwas tanzen" (nätayati) So ist es hegreiflich, daß der Kanon der Gehärdensprache als Ausdruck des Gefühls wie zur Darstellung aller wesentlichen Handlungen vom bildenden

Konventionell ist ferner das Großenverhältnis verschiedener in einem Bildwerk vereinigter Gestalten Fur menschliche Figuren bestehen funf verschiedene Längenmaße von 108, 106, 104, 100 und 90 angulas (Fingerbreite<sup>1</sup>), die besondere Namen haben, wie "Schwan", "Hase", "Mann aus Mälwä" ("Mälavya", – Malwä eine Landschaft in Mittelindien) Unter ihnen ist das erste Maß von 108 angulas (9×12) das ideale es ist den vollkommenen Menschen (mahäpuruscha) mit den Gottern gemeinsam und eignet sich auch zur Darstellung von Konigen Es ist das Maß des "Schwans" (hamsa) und heißt wohl so, weil es den Korperproportionen des vergotteten Heiligen des Brahmanismus entspricht, des Yogin der zum brahman geworden ist Erwird in der symbolischen Redeweise der Upanischaden "Schwan" genannt, wie der Schwan als Reittier Abzeichen Brahmäs unter den Gottern ist Neben

verstandlich, wo von ihrer verschiedenen Größe die Rede ist "Was die Weite der Augen betrifft, die einem Bogen von Bambus gleichen, so ist das Maß auf drei Gerstenkorner (vgl. nächste Ann.) festgelegt. Die dem Blatt des Utpala gleichenden Augen werden als das Maß von sechs Gerstenkornern erklart. Die Augen, welche einem Fischmagen ahnlich sind, werden als das Maß von acht Gerstenkörnern erklart. Die dem Blatte des Padma gleichenden Augen haben das Maß von neun Gerstenkörnern. Die Augen, die der Cowrie Muschel ahnlich sind, betragen zehn Gerstenkörner. Fur die Yogin sollen die Augen der Herzenseinfachheit gleich dem Bogen von Bambus gemacht werden, bei Frauen und Buhlern sollen die einem Fischmagen gleichenden zur Anwendung gelaugen. Was die Augen gewöhnlicher Menschen betrifft, so ist das dem Utpala gleichende Auge zugrunde zu legen. Zum Ausdruck des Schreckens und des Weinens bedient man sich des dem Padma Lotus gleichenden Auges, wird erklart. "

Dem Yogin – der "in Nachdenken auf den Boden" sieht oder die Augen in innerer Schau halb geschlossen hält, kommen die kleinsten Augen zu Die Augen vom Typus blauer Lotus (= Utpala) haben die normale Größe menschlicher Augen, die von keinem Affekt erweitert und durch keine Konzentration verengt sind – Um freudige Erregung, insbesondere bei Liebenden anzudeuten, lieben indische Dichter die Bemerkung, daß ihre Augen "aufbluhen", sich wie ein Blutenkelch öffinen" (utphulla) dem entspricht die Verwendung des Fischmagen Auges für Frauen und Buhler, das zwei Gerstenkörner größer als das blaue Lotus Auge ist Ebenso wird wegen seiner Größe das weiße Lotus-Auge (Padma Auge) für Augen, die vom Schreck oder Tränen sturren, verwandt

¹) Die geläufigen Maße sind ann (Haarspitze), likschå (Miss Ei einer Laus) = 8 ann, yūka (Laus) = 8 likscha, yava (Gerstenkorn) = 8 yuka, angula (Fingerbreit) = 8 yava, vitasti oder thalam (Spann) = 12 angula

dem menschlichen Idealtyp des Brahmanismus ist dieses Maß auch den Vollendeten Großen Menschen des Buddhismus und Jainismus eigen; es ist untrennbar von der Erscheinung des Buddha, der ja bereits bei der Geburt auf Grund der zweiunddreißig körperlichen Merkmale und der sie begleitenden achtzig Nebenzeichen als gottgleich vollkommenes Wesen (mahapuruscha) kenntlich ist. Die vier kleineren Maße sind verkummerte Varianten der Idealzahl 108 und sind darum nur zur Darstellung menschlicher Gestalten geeignet, auf die sie sich je nach der Wurde der Dargestellten verteilen. Im Citralakschana heißt es betreffs Zeichnung von Menschen .. . . in ihrer Länge sollen sie, indem man den Konigen je ein angula mehr gibt, entsprechend um einige Zoll maße verringert werden." Im Vischnudharmottara finden sich genauere Angaben. Weise, Damonen, Minister, gewöhnliche Brahmanen und der Hauspriester des Konigs sollen im Maße von 106 angulas gebildet werden, während der Konig 108 bekommt, Halbmenschen (kınnara) und Schlangenwesen (naga) sollen vom Målavya-Maße (104) sein, ebenso Frauen von Stand Hetären und Angehörige des dritten Standes gehören in die Klasse vierter Lange (100) fur kunstlerische Darstellung, und Angehörige der untersten Schicht des vierstufigen Kastenbaus, die Schudras, gelten hinsichtlich ihrer Maße als "Hasen" mit der Länge 901).

Gelten diese Längenmaße fur den wirklichen Menschen, den man einem dieser Typen zuteilen will, als feste Zahlengröße, so haben sie fur die kunstlerische Darstellung menschlicher Figur die Bedeutung einer Kennziffer, aus der nach genauen Regeln ein minutiöses Proportionsschema der Gestalt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) St. Krammsch verweist auf eine Stelle der Brihat-Samhitâ, aus der hervorgeht, daß diese fünf Typen auch der Astrologie bekannt sind Es handelt sich hei ihnen micht bloß um Langenmaß und daraus resultierende Körperproportion, sondern sie sind auch hinsichtlich Hautfarbe, Fleischigkeit, Haar usw genau fixiest. Da die außere Erscheinung dem Inder ein getreuer Spiegel seelischer Struktur ist, liegt in diesen Typen ein Versuch charakterologischer Typenlehre vor Die Brihatsamhitä gibt nicht nur die seelische Innenseite dieser Korpertypen an, sondern setzt nichen sie nich die astrologische Prognose, die sich naturlich nach dem Horoskop des einzelnen Angehörigen jedes Typs nichtet Äußeres und Inneres und Schieksal des Menschen sind Auswirkungen ein und derselbere Größe auf verschiedenen Ebenen Auswirkungen des kamman, das der Mensch durch sein Verhalten in früheren Leben selbst über sich verhängt hat – Die Namengebung dieser Typenreibe überschneidet sich im "Häsen" mit der Typenreihe der Mannlichkeit in der Theorie undischer Erotik, die das Ewig-Mannliche in die drei Typen des "Hengstes", "Stieres" und "Häsen" fäßt

zu entnehmen ist. Fur die Proportionslehre der Kunst ist 1 angula keine arithmetische, sondern algebraische Größe, deren Wert sich von Fall zu Fall als die Fingerbreite der entworfenen Figur darstellt Alle Proportionen menschlicher Gestalt werden in ihrer Lehre als Bruchteile des Längenmaßes oder Vielheiten (ev auch Bruchteile) der Fingerbreite festgelegt Sie werden (in den verschiedensten Quellen¹) für das Idealmaß von 108 angulas gelehrt, für seine verkurzten Varianten sind sie dem Kunstler aus dem Idealschema errechenbar Er muß die absolute Größe seiner Figuren, die sich nach der Größe des vorgesehenen Bildraumes richtet, je nach ihrer inhaltlichen Bedeutung mit der Kennzahl eines der funf Typen gleichsetzen, um im Verhältnis zu ihr jedes Detail entsprechend dem idealen Proportionsschema von 108 angulas zu bestimmen Die genaue Analyse dieses Idealschemas fullt räumlich den größten Teil des Citralakschana Das Gesicht wird dort z B folgendermaßen aufgeteilt "Das Gesicht wird in drei Teile geteilt, Stirn, Nase und Kinn, deren Maß je vier angula beträgt. Was die Anzahl der angula in der Breite des Gesichts betrifft, so wird sie auf vierzehn angegeben. Die obere und untere Partie des Gesichts betragen 12 angula an Breite, auf Grund dieser Maße ergibt sich für die Länge des Gesichts die Annahme von 12 angula . , Die Breite des Ohres beträgt 2 angula und seine Länge 4 angula Die Ohröffnung wird auf einen halben angula (an Breite) und einen angula (an Länge) angegeben. Die Ohrenspitzen und die Augenbrauen liegen in gleicher Hohe, die Augenhohlen befinden sich mit den Ohröffnungen in gleicher Der Raum von der Mitte der Brauen bis zur Grenzlinie der Haare betragt an Weite zweieinhalb angulas Von den Anfangen der Brauen bis uber die Ausdehnung der Stirn hin, soll ein Maß von im ganzen 4 angulas gemacht werden Die Augenhohlen sind 2 angulas (lang) und ebenso der Raum zwischen den Augen Die Augen betragen 2 angulas an Lange und I angula an Breite, so wird erklart Die Augäpfel betragen ein Drittel des Auges wird erklart die Nase ist 4 angulas lang, die Spitze beträgt an Höhe 2 angulas An der Stelle, wo die Nasenlocher schrag gemacht werden, beträgt die Weite 2 angulas Die Weite der Nasenlöcher ist 6 yava, ihre Höhe wird als 2 yava erklärt Der Raum zwischen den Nasenlöchern ist 2 yava breit und 6 yava lang "In dieser Weise sind die Proportionen des ganzen Körpers bis ins kleinste normiert2)

<sup>1)</sup> Eine vergleichende Tabelle bietet St. Kramnisch "Vischnudharmottaram" S. 19. 7) Zum Beispiel., die Brustwarzen betragen 1 yava und im Umfang rings herum. 2 yava. Bei denen, die mit einem Untergewand bekleidet sind und einem Gürtel

Neben diesem Normalschema für göttliche und gottgleiche Gestalten stehen andere, die nur Götterbildern eignen. Im Gegensatz zu den kleineren Proportionsordnungen des menschlichen Körpers, die durch Verminderung der Ideallange um einige angulas entstehen und als Verkummerungen von ihr nicht durch zwölf teilbar sind, können sie nicht durch Abzug aus dem Normalschema abgeleitet werden, sondern haben ihre eigene Größenordnung, deren Längenmaß in jedem Falle ein Vielfaches von zwölf ist. 12 angulas bilden ein thalam (Spann), und nach den Vielfachen von zwölf, die ihre Längen sind, heißen diese Schemata "Zehn-thalam"- (dascha-thalam), "Acht-thalam"-(aschta-thalam), "Sieben-thalam"- (sapta-thalam) und "Fünf-thalam-Ordnung" (panca-thalam) wie das Schema mit Lange 108 angulas "Neunthalam-Ordnung" (nava-thalam) genannt wird. Alle sind algebraische Schemata1). Ihre Verwendung steht nicht im Belieben des Kunstlers, sondern sie sind verschiedenen Erscheinungstypen der Götter zugehörig. Wie das "Neunthalam-Schema" aus der menschlichen Idealfigur: dem gottgleichen Heiligen (mahapuruscha: Buddha) entwickelt scheint, dessen hohe Artung sich in der vollkommenen Schönheit seines Leibes ausprägt, und von ihm auf göttliche Gestalten als das normale Schema ubertragen wurde, scheinen die anderen "thalam"-Ordnungen aus der eigenartigen Körperlichkeit besonderer Göttergestalten als deren Proportionskanon herauskristallisiert zu sein. Die Erscheinung mancher weiblicher Gottheiten läßt sich nicht auf das Schema mannlicher Idealgestalt bringen, ohne den Charakter des Bildwerkes als Wesensaussage aufzuheben, andererseits verlangen Figuren, bei denen das Verhältnis von Kopf- und Rumpfgröße in einem anderen Verhältnis steht, als beim gutgebauten ausgewachsenen Menschen, einen besonderen Kanon. So wird der dickleibige Ganescha, der auf untersetztem Rumpfe den mäch-

¹) Vgl. die Zeichnungen dieser Schemata bei Hadaway, Ostasiatische Zeitschnift, III, S. 35-42. Dabei auch eine gestreckte Variante des navathalam von 124 angulas. Als Gesamtlänge findet sich statt 108 auch 111 angula.

umgebunden haben, soll der unterhalb des Nabels liegende Teil des Bauches 4 angula gemacht werden. Der Penis ist 2 angula hreit, der Hodensack 6 angula lang, die Hoden sollen nicht zu sehr herabhangen und beide gleichmaßig rund sein. Im Zustaud der Erektion betragen sie an Dicke 7 angula, an Lange 4 angula. Was die Dicke des Penis betrifft, so ist sie 6 angula, soll man wissen. Vom Penis bis zur Grenzlinie des Bauches betragt die Entfernung 6 angula.... (Proportionen, die zur korrekten Bildung des verbreiteten Typs tantristischer Plastik, den Tafel 29 veranschaulicht, unentbehilich sind).

tigen Elefantenkopf trägt, im "pancathalam"-Schema gebildet, in dem sein Kopf (= 1 thalam) ein Funftel der Gesamtlange einnimmt Dasselbe gilt für die Darstellung des knahenhaften Krischna, bei dem, kindlichem Wüchse entsprechend, der Kopf im Verhaltnis zum Leibe größer sein muß (Tafel 20, "panca-thalam"), als bei dem tanzenden Schiva (Tafel 21, "navathalam"), der die Idealfigur des Erwachsenen hat

Das Grundelement der optischen Wirkung, die dieser Stil dem strengen Aufbau seiner Gestalten in kanomischen Proportionssystemen verdankt, hat W. S. Hadaway in einer beiläufigen Bemerkung berührt. "Ein Wort der Erklarung betreffs der Diagramme (der Proportionsschemata, die seine Ausfuhrungen besonders wertvoll machen) mag von Nutzen sein Man muß erfassen, daß sie alle im "Aufriß" gezeichnet sind, genau so wie ein Architekt oder Gestalter eines Innenraumes eine Werkzeichnung für eine Hausfassade oder eine Wand entwirft Natürlich kann man niemals eine Figur genau so sehen, denn das ist eine Konvention des Zeichners. er nimmt an, daß das Auge sich gleichzeitig mit jedem Teile der Figur auf ein und derselben Höhe befindet "

Was Hadaway hier zur Erklärung seiner graphischen Darstellungen der Proportionsschemata anfuhrt, gilt nicht nur fur sie, sondern auch fur die Lunstlerischen Schopfungen selbst, die nach diesen Proportionen gebildet sind, es gilt vom indischen Kultbilde im weitesten Umfange. Und dieser optische Befund, den das westliche Auge beim äußeren Abtasten indischer Bildwerke feststellen kann, - so wie ihn Hadaway an den entsprechenden Proportionszeichnungen bemerkte - entspricht genau allem, was die Betrachtung des Kultbildes als Gerät im Andachtsakte innerer Schau von innen her gelehrt hat. Der absolute Charakter dieser Formgebung, der das außere Auge zwingen will, auf allen Teilen der Figur gleichzeitig in einer jedem von ihnen zukommenden Hohe zu verweilen, ist der auch Uneingeweihten sichtbare Niederschlag des Prozesses innerer Schau die Aufgabe, sich adaquat erfassen zu lassen, die das Kultbild mit seiner optischen Gegenwart aufgibt, kann nicht von einem äußeren Auge gelöst werden, das von einem partikulären Standort aus schweisende Kreise zieht, sondern allein auf Grund eines Vermögens, ein Mannigfaltiges gleichmäßig und einheitlich zu fixieren, - ein Vermögen, das, in innerer Schau entwickelt, dem außeren Auge anerzogen werden kann, so daß es sonnenhaft wird und auf Kleinstes wie Größtes am Bilde unendlich viele Lichtstrahlen gleicher Kraft und gleicher Liebe zur gleichen Zeit versenden Lann (während das ungeschulte außere Auge einer schweisenden Scheinwersergarbe gleicht).

Im absoluten Charakter dieser Formgebung des figuralen Kulthildes zeigt sich seine Verwandtschaft mit dem funktionalen Zwilling dem geometrisierenden Linienschema Diesem absoluten Charakter ihrer Form verdanken beide Gebilde, daß sie in ihrer Wirkung von der faktischen Große, die sich ın Metern oder Zentimetern ausdrucken laßt, unabhängig sind Die Vajra dhara-Gruppe (Tafel 31) ist 18,2 cm hoch, aber sie ist alles andere als eine Kleinplastik In Stil und Wirkung ist sie ein Geschwister jener japanischen Riesenbuddhas, die menschlichen Wuchs um ein Vielfaches übertreffend, hoch uber die steilen Dacher der Tempel ragen und ferne Bergketten als Ver wandte ihrer Große grußen (Tafel 15) Photographische Wiedergaben indischer Bildwerke lassen den Betrachter allzu oft im Dunkeln über ihre wirkliche Große - Vischnu-Trivikrama (Tafel 17) ist nur 73 cm, der tanzende Krischna (Tafel 20) nur 39 cm, der tanzende Schiva (Tafel 21) 120 cm groß -, sie sind jenseits von Groß und Klein wie jene linearen yantras, deren Struktur vollig den Tatbestand auslöscht, daß sie faktisch eine Seitenlange von reichlich zehn Zentimetern haben. Die figurenreichen mandala-Malereien Tibets könnte ein Ahnungsloser, dem sie in photographischer Wiedergabe prasentiert werden, als weitraumige Fresken oder Deckengemalde im Format der Sixtinischen Kapelle ansprechen, während sie etwa die Große eines Zeitungsblattes haben Das Geheimnis dieses Stils ist, daß seine kleinen Stucke groß wirken können, ohne groß zu sein, wahrend seine großen und größten Stucke gleichfalls groß, aber nicht riesig wirken. In sich betrachtet sind sie weder groß noch klein, erst der außere Beschauer, der mit dem Maßstab seiner eigenen Leiblichkeit an sie herantritt, der sein Auge von ihnen weg auf Umgebendes, nicht zu ihnen Gehöriges, abgleiten läßt, stellt fest, wie groß sie vergleichsweise sind Die Photographie isoliert sie vom Maßstabe unseres Körpers und der Blickbewegung, die durchmessene Wege sofort als Dimensionen des Gegenstandes aufzeichnet, und bewahrt diesen Bildwerken die Größe ihres absoluten Stils jenseits vom "Kleiner" und "Größer" ihrer faktischen Dimensionen Dieses thr "Jenseits" eben ist die Legitimation ihres Ursprungs aus innerer Schau Denn das innere Schaubild hat - wie sie - wohl ein klares Großenverhaltnis seiner Teile, ist aber in sich geschlossene totale Erfullung des inneren Sehfeldes und kann als solche nichts Zweites neben sich haben, an dem seine Dimensionen meßbar waren. Es hat in sich großen oder kleinen Still ist aber weder groß noch klein Der Proportionskanon der handwerklichen Tradition bewahrt in sich das technische Geheimnis, dem Kulthilde als außeren sinnfalligen Objekte die Eigenart innerer Schaubilder zu

geben, denen es als Projektionsziel und Stellvertretung im Akt der Andacht dient.

Die Rolle des figuralen Kultbildes im Yogaprozeß der Andacht und seine Ersetzbarkeit durch das rein geometrische Gebilde sind ebenso wie die Einsicht in seinen Proportionskanon geeignet, das Befremden zu klären, von dem sich das mit westlicher Sehgewohnheit belastete Auge bedrängt fühlt, wenn es ihm gegenubertritt. In seinem absoluten Stil steht das indische Kultbild nicht allein da, es teilt ihn z.B. mit agyptischer Plastik wie mit den archaischen Werken griechischer Kunst (wobei im Einzelnen so verschiedene Voraussetzungen mitsprechen, daß eine vergleichende Betrachtung nicht dieselben Ergehnisse zu Tage fördern kann, wie eine - hier versuchte isoherende) Erst die epochale Wandlung menschlichen Bewußtseins, die mit der hellenischen Aufklärungsperiode des funften Jahrhunderts einsetzt, die mit den Namen Demokrits und der Sophisten und ihres Gegenspielers Sokrates verbunden ist, die den Menschen zum Maß aller Dinge erhob, gehar das neue Auge, das nach seinen Sehgesetzen die Welt im klassischen Stile ordnete und in klassischer Kunst ihr das Gesetz, zu sein und schön zu sein, vorschrieb

Auch das Gesetz, schon zu sein, unter dem sich das Grauenhafte zum Erhaben-Dusteren und das Haßliche zum Grotesk Komischen mildert, ist der absoluten Kunstform des Kultbildes fremd Seine Geltung wurde ihr oberstes Gesetz, Wesensaussage unbedingter Gultigkeit zu sein, einschränken, ja aufheben In der bildenden Kunst Indiens herrschen laut dem "Vischnudharmottara" genau wie in der Dichtung alle neun möglichen Geschmacksarten (rasa) die erotische (schringåra), die komische (håsya), die mitleidige (karuna), die heldische (vira), die wildwutende (rudra), die grauenerregende (bhayânaka), die Abscheu erregende (bîbhatsa), die wundererfullte (adbhuta) und die friedvolle (schanta) Wahrend die erotische und friedvolle Art allein zum Schmuck eines Wohnhauses geeignet sind, haben sie alle ihren Platz in der Kunst des Herrscherpalastes – und in den Tempeln der Götter Die furchtbare Seite des Gottlichen, vor der die Kreatur in Grauen vergeht, vertragt keine Beschönigung, und während die Darstellung des Grauenerregenden ım täglichen Wohngemach von unheilbringender Vorbedeutung ware, ist sie am Platze, wo das Göttliche, das grauenvoll und milde zugleich ist, seinen Sitz hat Vom Wesenhaften seines Aspekts darf so wenig eine Nüance oder ein Stuck entsetzlicher Intensität der Geste abgezogen werden, wie von seinen Maßen, deren Verkürzung statt Göttern damonische Wesen zur Darstellung

brächte<sup>1</sup>) Wer sich unterfängt, einen Aspekt des Absoluten bildlich festzuhalten, begibt sich der Freiheit, aus Schönheitsgründen zu modifizieren,
die bei der Darstellung von Menschen innerhalb traditioneller Grenzen ihm
verbleibt<sup>2</sup>) Denn das Abbild des Göttlichen dient magischen Zwecken, und
seine Verfertigung kann darum nur unter dem Primat der Treue zum Wesen
stehen, – wie jenes erste Bild des toten Brahmanenknaben, das der fromme
König aus innerer Schau in den äußeren Stoff projizierte, den magischen
Akt der Belebung durch den Gott an sich erfahren konnte, weil es ganz getreu war Gleich ihm kann das figurale yantra in der "Einsetzung des Odems"
göttliches Leben empfangen, weil es – in Schrecken und Lieblichkeit – das
getreue Abbild der in innerer Schau erfahrenen Selbstoffenbarung des Göttlichen ist

Die Gruppe des Vajradhara (Tafel 31/32) mag westliches Empfinden be fremden, wie das Allgemeinste der Formgebung indischer Kultbilder das unbefangene Auge westlicher Betrachter befremden muß, weil sie – der heimischen Sphäre des Kults, in der sie yantra ist, entrissen – uns ebenso entgegentritt, wie Stücke moderner Kunst und Reste großer Vergangenbeit, in der wir selbst verwurzelt sind Darum waren für Bildwerke dieser Art Verwechslungen möglich, die verurteilten, was nicht verstanden werden konnte Solche Bilder halten keine Situation fest, gestalten keine Szene, so wenig wie die meinander geschobenen Dreiecke des schriyantra, die in einandertauchen und Verwandtes meinen Sie sind Symbol für einsame

¹> Vgl Citralakschana "wenn man beim Studium der Maße und Komposition die menschlichen Formen und die Gotter beisette setzen und nur Pischaca, Bhuta, Rakschasa und solcherlei Wesen Platz einraumen wollte, so wurden diese bald das Gluck der Menschen vermichten und den treffichen Bestrebungen Hindernisse be reiten "Wenn man namlich von den kanonischen Maßen göttlicher Erscheinung ab geht, hildet man damit damonische Wesen (viie Pischaca, Bhuta usw ) und wenn man solche regelwidingen Bilder vereihrt, gibt man sich in die Hand der Bosen Neben den ebenmaßigen Proportionssystemen der Gotter und Menschen gibt es eben keine wilkurlichen, die bedeutungsleer sind die abweichenden sind damonisch und darum gefabibringend

<sup>7)</sup> Vgl Citralakschana "die Gebieter der Menschen, die Herren, werden gemalt (in derselben Weise wie) die Gestalten der medrigsten Menschen auf ihre Langen und Brutenmaße werden sie alle gepruft, und so werden die Maße durch Schätzung festgestellt Daher laßt man bei dem vom Weibe Geborenen sein eigenes Urteil walten, Nacken, Kopf, Nabel Brust, Lenden, Ober- und Unterschenkel Knie und beide Fuße sollen in ihren Langenmaßen nicht haßlich wirken "

innere Schau Das Inemander dieser Gestalten ist ein völliges Fur-sich Sein. aber nicht das Fur-sich-Sein einer verschwiegenen Liebesnacht zweier gluck licher Geschöpse, auch nicht das Fur sich-Sein entsesselter reiner Naturkräfte, deren Walten nicht danach fragt, ob es gesehen wird, und welche Empfindungen sein Anblick auslöst, sondern es ist das Fur-sich-Sein einer Polarität des Seienden, außer der nichts ist, was ist, die in ihrer Vereinigung das Ganze ist Fraglose Wirklichkeit, die den bezwingt, der ihrer reinen Anschauung fähig ist. Seinsaussage im Bildwerk, Metapher der Wahrheit, die schryartischer Tantrismus prägte, stellt sich hier in durchsichtiger Gewandung buddhistischer Idee dem inneren Auge des Eingeweihten zur Schau Das Göttliche Wesen, das ewig ruhevolles Sein und ewig spielende Bewegung ist, lebt hier in unerbittlich unbewegte Form gehoben, dem oszillierenden Schimmer zeitgebundener Gebärde, der Vergänglichkeit des Moments entrückt, lebt hier in einem Gestus der Liebe, vor dem alles in Zeit und Raum Gebundene anstürmend sich brechende Brandungswelle des Verlangens wie langhin schwebend verebbende Seligkeit nur vergängliche Spiegelungen in umwölktem Bewußtsein sind.

Aus den Augen dieser ruhevollen, ganz von innen verklarten Angesichter, die unbewegliche Blicke ineinandertauchen, mag auch der Uneingeweihte etwas von der Unerbittlichkeit der Wesensaussage indischer Kultbilder, der Unerbittlichkeit des Gebotes innerer Schau erraten, die sich in der geometrischen Strenge rein linearer vantras unzweideutig ausspricht. Der unbedingte Ernst der Gottesnähe, der dort das Göttliche more geometrico schematisch faßt, darf, wenn er in der pratima more figurali redet, unerbittlich um menschliche Konvention und Moralgebote, die er nicht zerbricht, sondern als mensch lich erfullte unter sich weiß, wo er das Göttliche zeichnet, sich die adäquaten Symbole seiner Gotteserfahrung frei wahlen Das Ineinander dieser Blicke spricht eine Endgultigkeit und ewig unerschöpfliche Vollkommenheit des Durchdrungenseins beider Gestalten aus, die alle leidenschaftliche Bewegung als mögliche Metapher hinter sich laßt Dieses große Gegenuber der Häupter zweier Wesen, die unlöslich in eins verschmolzen sind, drückt ein Zwei-in-Einem aus, wie es kein Kuß mit seiner Verschmelzung sagen könnte, bei dem schweisend suchende und verweilend aufblühende Lippen nicht in die Sphare der Zweitlosigkeit gelangen können, sondern in naivem oder ver zweifeltem Versuche, Unendliches mit endlicher Geste auszudrucken, von Bewegung zu Bewegung gleiten oder rasen, - nur um in ihrer Unersättlichkeit die eigene Unzulanglichkeit zu erfahren. Das Zwei in Einem von Gott und

Welt, von Mensch und Gott hat in der Sphäre der Erfullung, wo Raum schwindet und Zeit stillsteht, seinen vollkommenen Ausdruck wie in der Verschränkung der Leiber so in dem ruhevoll gesammelten Blick dieser ineinander tauchenden Augenpaare, die ohne Unstetigkeit und Blinzeln (animischa) sind, wie die Augen der Götter und wie der Blick des Yogin, der mit dem inneren Auge gotthafte Wahrheit schaut.

## DER ORT DES KULTBILDES IN DER WELT DES GLÄUBIGEN

Em bedeutender Text des jungeren Buddhismus, "die Entfaltung des Korbes der Eigenschaften des Avalokiteschvara"1> gipfelt in der Übermittlung der "sechssilbigen großen Weisheit"? Sie ist es, die das Wesen des großen Heilbringers Avalokiteschvara mit magischen Silben im Reich der Sprache ausprägt, der rastlos in vielerlei Gestalt die Welten durchwandert, um ihre Wesen zur Erleuchtung zu fuhren, wofern er nicht dem Allerbarmer Amıtâbha ım westlichen Paradiese bei seinem Erlosungswerke zur Seite steht "Diese sechssilbige große Weisheit ist das innerste Herz des Avalokiteschvara, und wer um dieses innerste Herz weiß, der weiß um die Erlosung"3 In ihr, die zum nationalen Gebet und Kennspruch im Bereich der lamaistischen Theokratie Tibets geworden ist, weil sein Kirchenhaupt, der Dalailama, als ımmer erneute Menschwerdung Avalokiteschvaras gilt, erscheint das hohe Wesen in weiblicher Gestalt, "Juwelenlotusblute" (Manipadma) genannt, wie Avalokiteschvara auch in China und Japan als Kwanyin Kwannon vor wiegend in weiblicher Form verehrt wird. Die "sechssilbige große Weisheit" ist eine Gebetsformel wie jene zahllosen anderen mantras mit denen ein Ein geweihter einen Aspekt des Gottlichen aufruft, um ihn innerlich zu verehren oder fur den Kultakt in ein yantra einzusetzen. Sie lautet "om Manipadme") hum" Der Karandavyuha nennt sie, da sie Avalokiteschvaras Wesen aus druckt, die "Essenz des Großen Fahrzeugs", – jener spateren Buddhalehre die besagt, daß alle Wesen werdende Buddhas sind, - und legt dem Bodhisattva "Der alle Hindernisse entriegelt" (Sarvanivaranavischkambhin) die Worte in den Mund "Wer mir die große sechssilbige Weisheit gibt, dem

 $<sup>^{1}</sup>angle =$  Avalokiteschvaragunakarandavyuha ,Karanda Byuha, a work on the doctrines and customs of the Buddhists ed by Satya Bratu Samasrami, Calcutta

 $<sup>\</sup>hat{r}
angle = ext{schadakschan mahavidya vollstandiger noch die , Konigm ' zubenannt$ schadakscharî mahavidya rajnı (z B S 67 74, 80 83) 4) Vokativ

<sup>3)</sup> S 67

wollte ich die vier Weltteile voll siebenerlei Juwelen schenken Wenn er zum Schreiben nicht Birkenrinde fünde, noch Tintenschwarz und Papier, so sollte er mit meinem Blute Tinte michen, meine Haut statt Birkenrinde nehmen, mir einen knochen spalten und zum Schreibrohr machen, und alles das tate meinem Leibe nicht weh Er soll mir wie Vater und Mutter sein und Ehr wurdigster der Ehrwurdigen"

Der Buddha Padmottama ("Höchster Lotus") hat unendlich viele Welten durchwandert, um in den Besitz der Königlichen Großen Weisheit zu kommen Umsonst Schließlich gelangt er zum Buddha Amitabha und bittet ihn um die heilige Formel .. Da sprach der In der Wahrheit Gekommene, Heilige, Wahrhaft Erleuchtete Amitabha zu Avalokiteschvara, dem Bodhisattva und Großen Wesen mit einer Stimme, die klang wie der Ruf des Kukuks "Sieh o Sohn aus edlem Hause, hier ist der In der Wahrheit Gekommene, Heilige, Wahrhaft Erleuchtete Padmottama um der Sechssilbigen Großen Weisheit willen durch viele hunderttausend Millionen zehn Millionen Welten umher gewandert, - gib ihm, o Sohn aus edlem Hause die Sechssilbige Große Weis heit, die Königin Der in der Wahrheit Gekommene wandert so umber! (Das tiefste Geheimnis seines Wesens, das , innerste Herz des Avalokitesch vara" vermag memand so zu offenbaren wie er selbst > "Da sagte Avalokitesch vara zum Erhabenen "Sie darf keinem gegeben werden, der nicht ihr mandala gesehen hat. - wie sollte er die "Lotuszeichen" Fingerhaltung (padmanka mudra) annehmen? Wie sollte er die "Juwelenhaltende" Fingerhaltung (mani dhara mudra) verstehen? ' Wie sollte er die Handhaltung "Herrscherin aller Konige" (sarvarajendra) verstehen? Wie sollte er das vollige Reinwerden des mandala verstehen? - Dieses ist das Zeichen des mandala. Ein Vierspitz (caturasra) funf Handbreit im Umkreis. In der Mitte des mandala soll er Amitabha zeichnen Zermahlener Saphir, Rubin, Smaragd und Kristall, zer mahlenes Gold und Silber sind im Bilde des In der Wahrheit Gekommenen Amitabha zu vereinigen Auf der rechten Seite ist der Bodhisattva "Großer Trager des Juwels' (Mahamanidhara augenscheinlich ein mannlicher Aspekt Avalokiteschvaras, dem als weibliche Erscheinungsform Manipadmå ent spricht, wie die Manidhara mudra sein Wesen mittels Fingerstellung aus druckt) anzubringen, auf der linken Seite ist die Sechssilbige Große Weisheit anzubringen (die im Reiche der Gesten als sarvarajendra mudra erscheint) vierarmig, gelbfarben1), mit mannigfachem Schmucke geziert. In ihrer linken Hand ist ein Lotus anzubringen, in der rechten Hand ein Gebetskranz aus

<sup>1)</sup> scharabakanda gauravarna gelb wie ein Heuschrecken Ei

Nüssen. Zwei Hände sind zusammengefugt darzustellen in der Haltung (mudrå) genaunt "Herrscherin aller Könige" (sarvaråjendrå). Zu Fußen der Sechssilhigen Großen Weisheit ist ein (dienender) Geist voll magischen Wissens (vidyådhara) hinzustellen In seiner rechten Hand ist ein Weihrauchlöffelchen auzuhringen, das Rauch ausströmt. In seiner linken Hand ist ein Korbanzubringen, der voll von vielerlei Schmucksachen ist. Und an den vier Toren dieses mandala sind die Vier Großkönige (die göttlichen Welthuter) anzu bringen (vgl. ohen S. 152, Ann. 3) mit verschiedenen Waffen in den Händen. In den vier Eeken des mandala sind vier volle Gefäße anzubringen, die mit vielerlei Edelsteinen angefüllt sind"!) —

Der Buddha Amitäbha fragt Avalokiteschvara, wie sich ein Eingeweihter helfen soll, wenn er zu arm ist, die kostharen Farbpulver aufzuhringen, mit denen das Bild des mandala verfertigt werden soll, und erhalt den Bescheid, dann sollten statt zermahlener Edelsteine und metalle Blumen und Wohlgeruche von den entsprechenden Farben verwendet werden Amitäbha fragt weiter, was geschehen soll, wenn auch diese nicht zu beschaffen sind? "Dann soll ein geistiges mandala vom Lehrer vorgestellt werden" und "die Merkmale der mantras und mudräs sind durch den Lehrer zu zeigen" – Erst nach dieser Beschreibung erhält der Buddha Padmottama die sechssilbige hohe Weisheit?

Es entspricht der Heiligkeit und unendlichen Kraft, Wesen zu erlosen, die dieser Formel innewohnen, daß ihre Entsprechung im Reiche der Sicht barkeit wenn möglich aus edelsten Stoffen gefertigt sein soll Aber wenn Avalokiteschvara die sechs Silben ohne eine Beschreibung des mandala nicht mitteilen will, so hat das seinen Grund darin, daß die Formel als Gebilde im Reich des Schallsunvollständigundunbrauchbarist, wenn nicht ihre Geschwister im Reiche inneren und außeren Gesichts und in der Sphäre der Gesten hin zutreten Soll diese Formel ein Geschopf wandeln und zum Stand der Er leuchtung hinuberführen, so muß ihr Wesen, das wunderwirkende und vorbildliche Wesen Avalokiteschvaras, alle Sphären der Wirkhehkeit und Aktivität im Eingeweihten hesetzen können Sprache, Vorstellungswelt, körperliche Haltung und Bewegung Das yantra – im Fall des Kärandavyuha ein mandala – steht eben funktional in keinem Falle für sich, es bedarf, um zu wirken, des Wissens und der Übung jener andersgearteten Manifestationen des "innersten Herzens" einer gottlichen Wesenbeit, die es selbst in der Sphäre

<sup>1)</sup> Vgl Tafel 27/28 und die "Behalter, die von Perlen und Rubinen glitzern und immerdar in Strömen Schatze regnen", im Schaubilde Ganeschas S 116

des Sichtbaren zur Anschauung bringt. Aber auch im Reiche des Sichtbaren steht es nicht als einzige Manifestation da. Der hinduistische Tantrismus kennt den Menschen, der dem Eingeweihten als Offenbarung des Göttlichen gegenübertritt. In männlicher Erscheinung als Lehrer (guru), wie das Kulärnava-Tantra lehrt:

"Schiva, der allgegenwärtige, zu fein um wahrgenommen zu werden, der Trunkene, Ungeteilte, Unvergängliche, – der dem Himmel gleicht, der Ungeborene, Unendliche, wie wird er verehrt?

Darum eben hat Schiva die leibhaftige Gestalt des Lehrers angenommen und verleiht, wenn er hingebungsvoll verehrt wird Weltglück (bhukti) und Erlösung (mukti).

In Haut von Menschen gebunden wandelt der Höchste Schiva selbst leibhaftig zur Freude wahrer Schüler über die Erde.

Das dritte Auge auf meiner Stim (Schiva selbst spricht) und die Sichel des Mondes und ein Paar meiner Arme verberge ich und wandele in Gestalt des Lehrers (guru) auf Erden dahin.

So wie "ghata", "kalascha" und "kumbha" alle dasselbe Ding meinen (namlich einen Topf), so wird "Gott" (deva), "heiliges Wort" (mantra) und "Lehrer" (guru) gesagt, um ein und dasselbe zu bezeichnen".").

Ebenso lehrt das Tantrarâjatantra:

"Wie zum Gott, so zum heiligen Wort, wie zum heiligen Wort so zum Lehrer, wie zum Lehrer, so zum eigenen Selbst (sei die Liebe des Eingeweihten): das ist die Rangordnung der Liebe (bhakti).

Den Lehrer soll er nicht fur einen Sterblichen achten, achtet er ihn aber dafur, erlangt er niemals Vollendung (siddhi) durch heilige Spruche (mantra) oder Verehrungen des Gottes (devapûjana)"?).

Darum wird der guru in Preisstrophen, die der eingeweihte Schüler zu seinem Geburtstage sprechen soll, "Schiva" genannt und "der die Form Schivas hat" (schivarûpin), "der viele Gestalten annimmt" aber "in Wahrheit eine einzige hat", – er ist, "die Sonne, die alles Nichtwissens Dunkel zerspaltet", ist "greifbar gewordenes Geistiges" (cid-ghana) und "seinWesen ist Schiva" (schivatman)<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Kulârnava-Tantra XIII, 51, 52, 54, 56, 64. – Vgl. die Mondsichel am Schopfe, das Stirnauge und die vier Arme auf Tafel 21.

<sup>2)</sup> Tantrarâjatantra I, 30, 38.

a) Ebendort I, 96-98. Die funf Preisstrophen sind von Avalon in seiner Introduction S. 17 übersetzt als "Hymn to the Guru", Vgl. das verwandte Gebet Kulârnava-Tantra XVII 3-5.

Der Guru wird als Gott verehrt, aber er ist nicht von sich aus Gott, sondern als vollendeter Eingeweihter der gottlichen Wahrheit, wer an seiner Hand wandelt, befindet sich auf dem Wege zu seiner eigenen Vergottung, wenn er den guru als Gott verehrt Da die Liebe zu Gott, zum Lehrer und zum eigenen Selbst im Grunde dasselbe meinen, – wie beim Topf sind nur die Namen verschieden, – ist die Vergottung des Lehrers der Weg zur eigenen Vollendung (siddhi)

"vollig ein und denselben wisse er sich immerdar mit seinem Lehrer, nicht daß sie zwei Wesen!» seien Allen Geschopfen erweise er Liebe, als wären sie er selbst" heißt es im XII Kapitel des Kulärnava-Tantra, das von den "Merkmalen der Liebe zu den Sandalen des Lehrers" handelt

In solchen Vorstellungen und Vorschriften offenbart sich in der letzten Epoche rein indischen Geistes die gottahnlich anstokratische Haltung, die der brahmanische Eingeweihte altvedischer Überlieferung Jahrtausende vor her an sich entfaltet hat, die Haltung der Geweihten als "Gotter auf Erden" Der Mensch erkennt sich als Erscheinungsform des Gottlichen Die Identität der Gottnatur in der zwiefachen Erscheinung von Lehrer und Schuler als letzte Wesenheit ihres Beieinander, die Aufhellung dieser Identität und ihre unterschiedslose Ausdehnung auf alles als Ziel dieser Beziehung, erklaren besser als der esoterische Charakter der Tantralehre allein die strengen Anforde rungen, die an das Wesen von Lehrer und Schuler gestellt werden "Wer die Wahrheit nur sehen laßt, und sein Schuler wird im selben Augenblick zu Wahrheit und weiß sein Selbst (atman) als erlost, - der allein ist Guru, keın anderer" heißt es ım XIII Kapıtel des Kularnavatantra, das die Eigenschaften von Lehrer und Schuler angibt (Vers 96), aber dieses Wunder der Belehrung kann sich nur an erlesenen Schülern vollziehen, wie das Kapitel über die Einweihung zeigt "Ein ganzes Jahr, oder ein halbes oder ein viertel Jahr soll ein Lehrer seinen Schuler sorgfaltig mit dem Geiste oder auch mit der Tat prusen?," ob er wurdig und reif ist, die Weihe zu empfangen Denn

Nularnava Tantra XIV, 19, eine Vorschrift, die an die alten Schulergeschiebten vedischer Zeit erinnert, au Satyakama Jabala und Dhaumya Ayoda Vgl noch Vers 18 zur Charakteristik des Lehrers "Wenn ein Lehrer einem Schüler die Weibe verteilt aus Verlangen nach Geld, aus Furcht, Gier usw., erniet er den Fluch der Gottheit, und was er getan hat, bringt keine Frucht "Der Akt der Weibe ist keine Zauberei, sondern Mitteilung der im Lehrer vollzogenen Wesenswandlung an den Schuler, der in sich zur gleichen Wandlung reif ist - XIII, 48 (der Lehrer soll sein)

zwischen dem echten Lehrer und dem berufenen Schuler wirkt die Weihe wie ein alchymistischer Wandlungsvorgang "Wie vom Konige metallischer Essenzen (rasendra) durchtranktes Eisen zum Gold sein gelangt, so erlangt ein von der Weihe durchtränktes Selbst Schiva-sein"<sup>1</sup>),

Wie das Verhaltnis des Schulers zum Lehrer durchaus in der Identität gottlichen Wesens seinen Sinn hat, jenseits der menschlichen Bewußtseinsspaltung in Ich und Anderes (Du. Welt), und wie dieses Verhaltnis in umfassender Liebe, die sich mit allem eines weiß, auf alle Geschopfe ausgedehnt werden muß, wenn das Ziel der Einweihung zu seiner eigenen Gottnatur zu gelangen, erreicht werden soll, kann auch das Verhaltnis von Mann und Frau zuemander durchaus kein anderes sein, als die vollige Einheit Schivas mit seiner schakti, der Hochsten Gottin, als das Verhältnis des gottlichen Paares, in dem das attributlose Eine (nirgunam brahman) zur hochsten mâyâhaften Entfaltung in eine Urpolaritat auseinandertritt Die Gattin ist des Mannes schaktı, und wie im Lehrer das mannliche Element der obersten polaren Entfaltung des Gottlichen Schiva, dem Eingeweihten als Mensch gegenubertritt, so begegnet ihm in seinem eigenen Weibe, dann aber auch in allem Weiblichen die gottliche schakti in personaler Form, deren spielende Entfaltung die ganze Welt und sein eigenes Selbst sind. An Stelle eines figu ralen Kultbildes oder eines linearen yantras, in das der Eingeweihte das Gottliche, das in ihm selbst schlummert, einsetzt und verehrt, nachdem er es durch mantra, dhyâna und Auflegen der Hand auf seine Glieder (nyâsa) erweckt und ins Bewußtsein gehoben hat, kann er im Ritus des Kulatantra auch ein lebendes weibliches Geschopf Kind, Madchen oder Frau als Er scheinung der gottlichen schakti verehren Das Kularnava-Tantra handelt ausfuhrlich davon in seinem X Kapitel

"Im Monat Âschvina soll er an neun Madchen Verehrung vollziehen, in der Iruhe soll der Eingeweihte sie einladen voller Gottesliebe (bhakti), reinen Sinnes<sup>(\*2</sup>)

"Ein reizendes kleines Madchen, das ein Jahr alt ist und mit gluckbedeu

<sup>,</sup> meht den Frauen noch dem Gelde ergeben vor Krankheiten und Ähnlichem ge feit, erfullt von der Seelenverfassung, "alles ist ich", aller Zweiheit (von Ich und Welt usw.) ledig (nirdvandva), fest in seinen Gelubden "

<sup>1)</sup> Kularnava Tantra XIV, 89 - rasendra = Mercurius, das alchymistische Ouecksilber

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) X, 20 – Die Neunzahl entspricht den neun Dreispitzen des Neun Dreischs Gebildes im yantra der Göttin (vgl S 133, Anm 2)

tenden Zeichen verschen, soll der Eingeweihte baden und darauf reinen Wesens die Verehrung der Göttin in der gehörigen Reihenfolge an ihm vollziehen Wenn das Midchen durch Baden und Salben rein ist, bringe er es auf den Sitz der Verehrung, setze es ein in das Gefäß der Gottheit (devatåsannıdlı, nämlich in das lineare yantra, in das die lebende Gestalt als figurale Fullung eingeht) und verehre das kind Mit Wohlgeruchen, Blumen usw, mit Räucherwerk und Lichtern, mit leckeren Bissen, Speise, Trank usw mit Milch, zerlassener Butter, Honig und Fleisch, mit Banane, Kokosnuß und anderen Früchten soll er sie erfreuen"1)

Ein menschliches Abbild der Göttlichen Kraft, die sich attributhaft in weiblicher Gestalt offenbart, ist als figurales yantra geeignet, wenn der Ein geweihte in ihm nicht das individuelle menschliche Wesen sieht, sondern in ıhm die Gottheit weiß "Wenn er ein geschmucktes kleines Madchen (bâla) sieht, soll er denken, es sei die Gottheit seines Herzens, darauf soll er es in der Mennung, es sei die Gottheit (devatäbuddhi) verehren und dann weg schicken"2) Aber diese Verehrung der Gottheit in Gestalt lebender Weiblichkeit ist an die Verwendung eines yantras als kultischer Sitz der verehrten Person gefunden "Geschieht die Verehrung ohne yantra, so hat die Gottheit kemen Gefallen daran" 3> – eme Vorschrift, die nebenbei dazu dienen konnte, dem Kultakt seine rituelle Strenge zu sichern Ihr Hauptsinn ist, durch Einsetzung der menschlichen Figur in das lineare Ordnungsschema der göttlichen Wesenheit, das Menschenkind zum vollgultigen Gefaß des Gottlichen zu machen, das verehrt werden soll

Ebenso soll man "am neunten Tage der zu- und abnehmenden Moudphase neun kleine Madchen, die ein bis neun Jahr (d. h. eines immer ein Jahr alter als das andere) alt sind" verehren sie stellen neun Aspekte der Gottheit dar') "In der Meinung, sie seien die Gottheit (devatäbuddhi), verehrt sie der Eingeweihte5>

"Oder aber der Eingeweihte (mantravid) verehre in Gettesliebe (bhakti) neun Nachte hindurch neun junge Madchen im ersten Jugendschmelz (yau vanârudha pramada), die schon sind" 6), mit dem gleichen Ritual

<sup>&</sup>gt; Ebenda 25

<sup>3</sup> X, 27-33 Ihre Namen als Aspekte der Gotthert sind Bala, Schuddha, Lahta, 1> Ebenda 21-23 Malını, Vasundhara, Sarasvatî, Rama, Gauri, Durga (27)

<sup>8)</sup> X, 34 Unter diesen neun Aspekten der Gottheit figurieren laut der Namen rethe Kummer, große Besturzung, "die Schreckliche", Wunsch, Erkenntnis, Tat 173

Weiter heißt es "am Freitag soll er ein schönes Madchen, das er mag. (kântâ) im ersten Jugendschmelz, mit allen Gutes verheißenden Zeichen versehen, das 1hm gefallig 1st, das reizend und schon über die Pubertat hinaus ist1), einladen und zu sich rufen. Er soll ihren Leib durch Baden und Salben rein machen und sie auf den Sitz setzen Mit Wohlgeruchen, Blumen, Gewand und Schmuck soll er sie schmucken, wie es Vorschrift ist, darauf soll er sich selbst mit Wohlgeruchen, Blumen usw schmücken Er soll die Gottheit in das Madchen hineinversetzen und ihr Opfer darbringen durch die Reihe der Handauflegungen (nyasakrama) Nachdem er die Verehrung in den ublichen Formen abgewandelt hat und ihr Weihrauch und Licht dargebracht hat in der Meinung, sie sei die Gottheit, soll er sie in Gottes liebe mit Dingen, die die sechs Geschmacksarten an sich haben<sup>2</sup>), mit Fleisch und anderen Speisen und Leckerbissen erfreuen. Sieht er sie auf der Hohe der Freude angelangt (praudhantollasasahita), soll er den heiligen Spruch der Gottin (manu mantra) murmeln, selbst von der Lust der Jugendkraft erfullt (vauvanollasasahita), mit seinen Gedanken ganz in das Schaubild der Gottheit versenkt Nachdem er, ohne daß in seinem Geiste eine Ver anderung vor sich geht, eintausendundachtmal<sup>3</sup>) ihr den gemurmelten Spruch usw dargebracht hat, verbringe er die Nacht mit ihr Wer in dieser Form drei, funf, sieben oder neun Freitage Verehrung ubt, dessen frommer Gewinn (punya) ist nicht zu zahlen"4)

Das Tantrarajatantra lehrt, wie die Verehrung eines bestimmten Aspektes der universalen Göttlichen sehakti "Nitya Nitya' genannt, mit Hilfe von sieben jungen Frauen vollzogen werden soll diese Göttlinnen (– Aspekte der Nitya Nitya) stelle er in der beschriebenen Erscheinung vor seine innere Schau und verehre sie in den cakras Ebenso setze er in den sieben cakras sieben junge Frauen ein, die das Aussehen der Göttlinnen haben (tad varna) und reizende Erscheinungen sind, und verehre sie der Reihe nach wie oben beschrieben ist Mit Blumen, Gewändern Wohlgeruchen, Blut und anderen Speisen stelle er sie zufrieden Sind sie zufriedengestellt, so sind auch die schaktis, die ihnen gleichen, zufriedengestellt "(XVI, 39, 91/92)

<sup>1)</sup> puschpini = eine die die Blume hat d h menstruiert

<sup>2)</sup> Namlich beißend sauer suß salzig bitter, zusammenziehend

<sup>3)</sup> Vergroßerung der z B bei Namenslitaneien die eine Gottheit in ihren Aspekten umgreisen wollen, beliebten Zahl 9×12 = 108 und hier verwendbar, da durch neun teilbar

<sup>4)</sup> X, 39-46

Neben diesen zu besonderen Kultzwecken herangeholten Offenbarungen der göttlichen schakti in menschlicher Gestalt, steht ihre naturgegehene Erscheinung als Gattin des Eingeweihten Sie heißt "sva schakti", "die eigene schakti"." Im Kulacudämanitantra, dem "Scheiteljuwel der Kula-Lehre" faßt die göttliche schakti ihre Beziehung zum Göttlich Mannlichen, zu Schiva, in Worten zusammen, die das Verhältnis der Gatten zueinander in den Vorstellungen und Bräuchen der Tantras erhellen

"Ich gehe ein in deinen Leib, mit der schakti vereint sei voller Macht (prabhu) Außer mir ist keine Mutter, die Erzeugtes zur Erscheinung bringt Darum wenn Erzeugtes sich entfaltet, findet sich Sohnschaft bei dir

Außer dir ist kein Vater, der Erzeugtes zur Erscheinung bringt, darum bist du allein (mein) Vater und kein anderer Zuweilen hast du die Form des Vaters, zuweilen trägst du des Lehrers Form, zuweilen stehst du im Stande des Sohnes, zuweilen bist du mein Schüler?

Aus der Vereinigung von Schiva und schakti entfaltet sich die Welt Alles besteht aus Schiva und schakti, was immer in der Welt ist Darum bist du besteht aus Schiva und schakti, was immer in der Welt ist Darum bist du beberall, - überall bin ich, o Großer Herr! Alles bist du, o Herr der Gotter, und alles bin ich die Europer<sup>(1, 3)</sup>

und alles bin ich, du Ewiger [1.3]

In solchen Worten ist das unlösliche Verbundensein altindischer Gatten, ihr , Zwei in-Eins", das durch den Flammentod der Witwe den letzten und nach außen sichtbarsten Ausdruck fand, das in ihm über die Episoden von Tod und Wiedergeburt sein eigenes Dasein für die unendliche Flüchtine indischer Zeiträume bejahen wollte, zum anschaulichen Symbol gottlichen indischer Zeiträume bejahen wollte, zum anschaulichen Symbol gottlichen Wesens erhoben Das Geheimnis des Gottlichen, daß es, von seinem weib lichen Aspekt aus betrachtet, Vater und Sohn zugleich sei ist die Spiege lichen Aspekt aus betrachtet, Vater und Sohn zugleich sei ist die Spiege lung einer alten Anschauung von der Rolle der Frau als Gebarerin des Gatten lung einer alten Anschauung von der Rolle der Frau als Gebarerin des Gatten Manus Gesetzbuch hat diese Anschauung in der Formel (IX, 9) zusammen Manus Gesetzbuch hat diese Anschauung in der Formel (IX, 9) zusammen gefäßt "Die Gattin (jaya) ist darum Gattin (jaya) weil der Manus nihr von neuem gehoren wird (jayate) "— Die Gattin ist die Mutter des Gatten, weil

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Z B Kulacudamanıtantra (Tantrık Texts, Vol IV) II 29 (auch nıtyakanta genannt II, 30) ım Gegensatz zur , Frau eines anderen ' = para schaktı

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Die Selbstoffenbarung der Tantras geht im Spiele von Zwiegesprachen des Gottlichen mit sich selbst vor sich das in Schiva und schakti auseinandertretend, Bald mit seinem mannlichen bald mit dem weiblichen Teil die Rolle des Lehrers gegenüber dem anderen übernimmt

<sup>3&</sup>gt; Kulacudamanıtantra VII, 81-86

sie Mutter seines Sohnes ist, in dem der Mann zu neuem Leben, zu irdischer Unsterblichkeit ersteht<sup>1</sup>)

Alles was in der Welt ist, ist Schiva und schakti in der Vereinigung der Catten stürzt die polar gespannte Zweiheit des Gottlichen in eins, in ihr tritt menschliches Bewüßtsein über die Grenzen seiner Vereinzelung ins Reich der Übergegensatzlichkeit und hebt sich in seiner Polaritat auf (es wird nir dvandva) Die cheliche Erotik ist ein Weg zur Erfahrung der eigenen Gottnatur in der Aufhebung von Ich und Du, im Versinken der Welt, in der Übergegensetzlichkeit von Lust und Schmerz usw

Diese Auffassung des ehelichen Eros, in der die Gatten sich als Schiva und schakti begreifen, bringt das primitive Triebleben zur Selbsterkenntnis seines Wesens, wandelt naturlichen Drang zum gelassenen Spiele des Göttlichen, verklart das Sinnliche und vergottlicht die eheliche Gemeinschaft<sup>2</sup>)

So schildert das Kularnava Tantra im XVIII Kapitel, das dem Liebes gotte geweiht ist, die Vereinigung der Gatten als Heimkehr des Gottlichen aus seiner Zerspaltenheit im menschlichen Bewußtsein in der Begriffssprache der Samkhyalehre ""Der Mann, dessen Leib schillernd spielendes Ichgefühl ist (ahamkara), dessen Glied? der innere Sinn (manas) ist, der Statte der Wahnbefangenheit ist, soll sich mit dem Weibe vereinen, dessen Leib Ver nunft (buddhi), dessen Schoß Denken (eittam) ist 'Wer, die Liebesvereini gung sich immer so deutend, seine Frau liebt, der erlangt Lebensgluck (blukti) und Erlösung (mukti) und beruckt das Frauenherz".

Die Sâmkhyalehre last aus dem "Unentfalteten" (avyaktam) als stoff

<sup>7)</sup> Auf der Anschauung, daß der Sohn durchaus mehts anderes als der verjungte Vater sei, beruht ja der Ahnenkult und dannt die brahmanische Familienordnung (die der Lehre von der Seelenwanderung standgehalten hat, obschon durch sie ihre Grundanschauung aufgehoben wurde) Vgl Aschvalayanas hausliche Brauche I, 15, 9/10 , Wenn der Vater von der Reise heimkehrt, umfaßt er den Kopf des Sohnes und murmelt , Aus Glied um Glied entstehst du, vom Herzen her wirst du geboren. Du bist mein Selbst mit Namen "Sohn", als solches Iebe hundert Herbste Damit kußt er ihn dreimal auf den Kopf".

<sup>\*)</sup> Vgl Kularnavatantra V, 111/12 , Wer aber mit seiner Gattin als der schakti umgeht (sevayet) ist ein Diener der schakti (schaktisevaka)" "die anderen sind Frauenknechte" (strinischevaka)

<sup>3)</sup> Hier mit "schiva" hezeichnet, dem Ewig Mannlichen, – wie umgekehrt das Lingam die gewöhnlichste Darstellungsform Schivas in Tempeln ist, und Natur gebilde, die einem lingam ahneln, Ziele für Wallfahrer sind

NVIII, 27/28

liches Wandlungsprodukt die Vernunft (buddhi) als das "Große" hervorgehen, aus der sich in weiterer Wandlung das Ichgefuhl abspaltet; aus ihm differenziert sich wiederum der Innere Sinn, die funf äußeren Sinnesvermögen und fünf Vermögen der Aktivitút, aus dem Ichgefühl wächst schlieβlich in grober und feiner Stofflichkeit die äußere Welt hervor, entsteht zum Ich das Andere. Das Denken (cittam) hat in der Reihe der Sâmkhyabegriffe keinen besonderen Platz für sich, es ist Funktion der Vernunft (buddhi).

Hier wird gelehrt, daß die Vereinigung von Mann und Frau zu begehen sei als der entscheidende Heimgang der höchsten Entfaltungsformen des Unentfalteten in seine eigene unterschiedslose Einheit. Der menschliche Akt ist symbolischer Vorgang und sinnliches Substrat, an dem die einzelne Seele zur Erfahrung ihrer allumfassenden Gottnatur Lommen soll, ist ein Sakrament, das den verwandeln soll, der in seine Bedeutung eingeweiht ist<sup>2</sup>).

In allem Weiblichen die göttliche schakti sehend, überschreitet der Tantrismus in der "Kula-Lehre" die Grenze der ehelichen Gemeinschaft. "Kula", die "Familie" als Gemeinschaft von Mann, Weib und Nachkommenschaft, als das "Drei-in-Eins" ist das Zeichen fur die völlige Identität von Erkennendem, Erkennen und Erkennbaren -: vom "Messenden" (måtar), wie es heißt, Maß' (mâna) und Ermeßbaren (meya), das heißt von Einzelseele' (jiva), Erkenntnis' (jnâna) und 'Allem" (vischvam), nämlich der Mannigfaltigkeit, der Erscheinungswelt. Sie sind 'Drei-in-Einem' als Manifestationen ein und derselben schakti, die nur dem unwissenden, ın seinem vereinzelnden Kontur befangenen Bewußtsein verschieden erscheinen.

Die Erfahrung ihrer Einheit ist durch keine bloße Reflexion zu gewinnen, ihre wahre Einverleibung Lann nur das Ergebnis eines Wandlungsprozesses sein, der – wie aller Yoga – die Aktivität des ganzen Menschen fordert. Die Schranken menschlichen Einzeldaseins mussen nicht nur gedanklich überflogen werden, sie mussen kultisch aufgelost und zertan werden, denn die Heimkehr des Gottlichen aus der Unterschiedlichkeit zur übergegensätz-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hier ist die schon Jahrtausende vorher in der vedischen Theologie gultige Anschauung von der Wunderkraft des Wissens lebendig. "yo evam veda" - "wer es so weiß", wer um den verhorgenen Sinn eines ritualen oder profanen Aktes weiß und ihn mit diesem Wissen ubt, tritt damit in den Kreis der Beziehungen, in den Wirkungszusammenhang der Krafte, die sein geheimes Wissen in ihrer Wirkung begreift – Eine Grundtatsache aller religiösen Erfahrung und Erziehung, die damit anhebt, daß sie an der profanen Welt eine Sinngebung aus einem neuen Mittelpunkt heraus vollzieht, die ihrem Adepten erfahrbar ist. 177

lichen Einheit ist kein Flug des Geistes, sondern eine Wandlung in der Sphäre des Seins Als Einzelwesen ist der indische Mensch in seinem ganzen Lebensgange gebunden durch sittlich-religiöse Ordnungen, die, als göttlich gesetzt, ihn von der Stunde seiner Geburt an umfangen und je nach seiner Herkunft und seinem Geschlecht in ihrem Pflichtenkreise differenziert sind. In ihrer Erfüllung weiß und betätigt sich der Mensch fortdauernd in seiner Besonderheit, ihre treue Erfüllung verheißt ihm zwar ein gluckliches Dasein auf Grund rechten Wandels in diesem wie in kommenden Leben, hält aber sein Wesen in seiner Vereinzelung unerlost fest. Daher erschaut die Kula-Lehre einen Weg zur göttlichen Übergegensätzlichkeit darin, die Bindungen, die das Einzelleben halten und tragen, zu durchbrechen, – nicht in profaner Ummoral sondern in kultisch streng geregeltem Ritus, in den Kula-Gebräuchen (kulä cara)

Wie lebenzerstorende Gifte, die, in richtiger Form zur rechten Zeit verab folgt, das Leben retten konnen, verordnet der Kulâcâra das im Alltagsleben Verbotene als kultische Ingredienzen seines Sakraments, die dem Einge weithen den Weg zur Vergottung auftun Diese Ingredienzen werden kurzweg die "funf M's" (Ma-kâra-pancaka) genannt Alkohol (madya), Fleisch (mänssa), Fisch (matsya) und außereheliche Liebesvereinigung (maithuna) Als Funftes kommen Hand- und Fingerstellungen (mudrâs) hinzu Diese

alle ..erfreuen die Gottheit"1) Der Genuß der ersten vier gilt im profanen Leben als mehr oder minder schwere Sunde Es ist nicht nur ihre elementare Funktion, berauschend und entfesselnd zu wirken, die sie zu sakramentalen Essenzen macht, viel mehr ihre Eigenschaft, daß sie, kultisch geadelt und in ein Zeremoniell gebracht, den Eingeweihten der moralischen Ordnungssphäre seines Alltagsmenschentums entrucken Das Pathos der Antithese gibt dem Verworfenen die Wurde des Geheiligten Die Gebote, die dem Einzelnen im profanen Leben seine Grenzen ziehen und seine Haltung bestimmen und die außeren Dinge als erlaubt oder verhoten kontuneren, werden rituell aufgehoben, um einer kultischen Erlebnissphare des Unterschiedslosen, Übergegensätzlichen Raum zu geben Aufgabe des Lingeweihten ist es, in diese Sphäre einzutreten, um sich in ihrem Medium als ein völlig anderer zu erfahren, als er sich im Alltagsleben wissen konnte und durfte Die Haltung des Vollendeten, übergegensätzlichen Vergotteten wird im Ritual vormeg genommen, um, erfahren und geübt, vom Lingeweihten sich einverleibt zu werden, damit die Wesenswandlung sich an ihm vollziehe Die ideale Haltung,

<sup>1)</sup> Kulārnavatantra A, 5

die der Eingeweihte als Ziel erstrebt, muß von ihm in ritueller Aktivität vorweggenommen werden, um ihm zur Natur zu werden. Wie der buddhistische Adept des "Kreises der Seligkeit" sich selbst als Mahâsukha mit der weiblichen Gestalt im innersten des mandala vorstellt (vgl oben S 81), so nimmt der Eingeweihte des Kulâcâra die Haltung des höchsten Schiva ein, der unlöslich mit der schakti verschmolzen ist. Und da Schiva und schakti allerwärts sind, hebt er die begrenzende Bindung an die eigene Gattin (svaschakti), die ihn als Einzelexistenz bestimmt, auf und eint sich für die Dauer des Kultakts mit einer para-schakti<sup>1</sup>) Er verlegt dabei ins Reich des Sinnheh-Leibhaftigen, was der buddhistische Adept des Schrieakrasambhâra in der Aktivität innerer Bildvorstellung vollzieht. Wer eine Wahrheit wahrhaft lebt – ın ınnerer oder äußerer Aktıvıtät –, kann erfahren, daß sie wahr ist. Es gibt keinen anderen Weg zu ihr, – nur einen anderen von ihr her die Gnade.

Es ist das technische Geheimnis des Kulācāra, kultisch zu verordnen, was profan verpönt 1st, denn die unterschiedslose ubergegensätzliche Haltung des remen Göttlichen und das um und um unterschiedlich bestimmte und begrenzte menschliche Sein stehen einander polar gegenüber. Zwischen ihnen scheint kein Weg der Übergänge, nur der Aufhebung möglich

"Die Freude, die aus der Hingabe an Alkohol, Fleisch und Frauen entsteht, ist Erlösung (mokscha) fur die Wissenden, Todsunde aber fur die Nichteingeweihten.

Schiva hat den Kula-Pfad gezeigt• was in der Welt (der Nichteingeweihten) gemein ist, ist erhaben, was in der Welt erhaben ist, ist gemein Schlechter Wandel (anâcâra) 1st rechter Wandel, was verboten 1st (akâryam) 1st hochste Pflicht (kârvam)

Was zu trinken verhoten ist, soll Getrank sein, und was zu essen verhoten ist, soll Speise sein, womit man sich nicht vereinigen darf (agamya), damit soll man sich vereinigen (gamya), wenn man ein Kaulika (Anhanger des kulâcâra) 1st "

Damit man die unterschiedslose Einheit aller Dinge erfahre

"Nicht Gehot noch Verbot, nicht frommes Werk noch Sunde, nicht Him-

mel noch Holle gibt es für die Kaulikas, Feinde werden zu Freunden, offenbar werden Herren der Erde zu Sklaven,

alle Menschen werden zu Verwandten fur Kaulıkas

Die ihr Gesicht abwandten kehren es freundlich zu, alle Stolzen bezeigen Ehrfurcht, die Hemmenden werden zu Forderern fur die Kaulikas,

<sup>1)</sup> para = der andere

der Tod wird zum Arzt, offenbar wird das Haus zum Himmel, heilig wird der Verkehr mit Frauen für die Kaulikas "

Der Adept des kulacara ist ein Yogin und wenn er sein Ziel übergegensätz lichen Seins erreicht hat, ist er der Welt, die in Unterschiedlichkeit und Konturen lebt, Ärgernis, Gespott und Ratsel

"Der Erloste spielt wie ein torichtes Kind, der Herr des kula wandelt einher wie ein Stumpfsinniger (jada, Idiot), wie ein Irrer (unmatta) redet der Weise, der Yogin des kula"

Lebt der Vergottete wie andere Menschen, so geschieht es in Anpassung an ihr Treiben, um ihnen zu helfen

"Der Yogin genießt die Sinnenfreuden, um den Menschen zu helfen, nicht aus Verlangen, allen Menschen gefällig spielt er auf Erden," und verhullt damit sein wahres Wesen

"alles verdorrend wie die Sonne, alles verzehrend wie das Feuer ist der Yogin, alle Genusse genießt er und doch bleibt kein Makel an ihm haften Er ist allesberuhrend wie der Wind, allesdurchdringend wie der Äther"

Denn er ist Schiva geworden Schiva sagt von sich

"Nicht auf dem Kailasa wohne ich, nicht auf dem (Weltberg) Meru, noch auf dem (Berge) Mandara wo die "Wisser des kula" weilen, da weile ich" 1)

Schiva, mit schakti unauflöslich vereint, ist Zwei in Eins Wer das weiß, sieht zwei große Ziele indischer Spekulation und des Yoga unter sich das Eine, , Zweitlose" des Vedanta, und die "Zweiher", deren rechte Scheidung (viveka) die Seele aus der Verstrickung in den Samsara löst (Samkhya Yoga) Schiva schakti sind eines und zwei sie sind das in sich Ruhende, unterschieds lose Gottliche und sind seine Entfaltung zur Welt im Spiel der eigenen maya, die schakti ist

"Manche streben nach dem Zweitlosen (advaitam), und andere streben nach dem Zweihaften (dvaitam) Mein wahres Sein (tattva) erkennen sie nicht, das der Zweiheit wie der Zweitlosigkeit bar ist" ?

Darum sind Weltgebundenheit (samsara) und Erlosung eines, darum sind dem Adepten des Yoga die Freuden der Welt (bhoga) nichts Verwehrtes Solange zwischen Askese und Sinnenfreude eine Grenze gezogen wird, ist das Wesen des Gottlichen, das Zwei in Eins von Schiva und schakti, von reinem Sein und Spiel der maya nicht begrüfen Freilich muß die Sinnenfreude als Ingrediens des Yoga gefaßt und als Bestandteil beiligen Lebens geheiligt

<sup>1)</sup> Kulamava Tantra IX 50, 55-58 60, 61 63 72 75-77, 94

<sup>2)</sup> I, 110

werden durch das Wissen, daß sie es ist, die den Menschen schiva-schakti haft gotthaft macht.

Schiva spricht zur Schakti: "Wozu viele Worte, - vernimm, Geliebte meines Lebens • nicht ist ein Wandel (dharma) gleich dem Kula-Wandel . . • wenn der Asket (yogin) nicht zugleich Sinnenmensch (bhogin) ist, wenn der Sinnenmensch (bhogin) nicht zugleich Asket (yogin) ist, (findet sich keine Vollendung der Übergegensätzlichkeit), darum ist die Kula-Lehre, deren Wesen Askese und Sinnenfreude ist (jogabhogâtmaka) allem uberlegen, o Liebe! Offenbar wird Sinnenfreude (bhoga) zur Askese (yogâyate), Sunde wird zu frommem Werk, und zur Erlösung (mokschäynte) wird der Samsåra ım Kula-Wandel, o Herrın des Kula" ¹>

In der Gleichsetzung von yogin und bhogin findet der jahrtausendalte Gegensatz von Askese und Weltfreude seinen Ausgleich, die Kluft zwischen dem Absoluten und der Welt der mâyâ schließt sich beide sind eines in der

Die Verwendung der para schakti als lebendiges Ingrediens des yantras schaktı2) der Göttin findet seine Rechtfertigung in dem Satze "Zwei Worte bezeichnen Bindung (bandha) und Erlöstheit (mokscha) "mein" und "mein los" (nirmama), mit "mein" wird die Einzelseele festgehalten, mit "nicht mein" wird sie erlost<sup>3</sup>), "Die kultische Vereinigung mit der paraschakti geschieht im "Schri-cakra", ım "Kreise der Seligkeit", dessen Aktualisierung auf der Ebene innerer Schau fur Buddhisten z B, der "Schricakra" des Mahâ-

S verdient angemerkt zu werden, daß die Buddhalehre auch außerhalb ihrer tantristischen Form in diese Verschmelzung von yogin und bhogin eingemundet ist, nämlich in ihrem geistigsten Zweige, dem japanischen Zen Vgl. die Original quellen, die Schüej Öhasama, der designierte Patriarch des Rinsai Zweiges der Zensekte zusammen mit August Faust erschlossen hat "Zen, der lebendige Buddhismus in Japan" (F A Perthes, Gotha und Stuttgart 1925), "Weder Sunde noch Gluck, weder Gewinn noch Verlust hat hier eine Statte Du darfst nicht fragen, meht suchen anmitten der Natur des vollkommenen Arrvana 144 (S 72) - "Trinkt und eßt, wie es euch gefällt, inmitten der Natur des vollkommenen Nirvana!" (S 73) Vgl ferner die bezeichnenden Geschichten von Jusze und von den beiden Monchen, S 89 - Verwirklichung der Übergegensatzlichkeit ist das Ziel aller Zen-Ubungen, deren traditionelle "Aufgaben" literarisch als "Probleme" fixiert sind, vgl unter ihnen besonders Problem 2, 27, 28, 31 (2) und in der Einleitung Prof Ohasamas, S 7/8, 25-29 und 33

Nularnava Tantra I, 111

sukha, dessen Darstellung im figuralen Kultbilde z B. Bilder Vajradharas sind, denen als rein lineares yantra hinduistischer Pragung das schri yantra mit seinen ineinander verschlungenen mannlichen (vahni-) und weiblichen (schakti-) Dreispitzen entspricht In der "cakra-pūjā", in der Verehrung des Schri-cakra wird der Verehrende selbst zum Ingrediens des yantra (hier cakra genannt) Er selbst wird zusammen mit der paraschakti wesentlicher Be standteil seiner figuralen Fullung, um sich, vereint mit der para-schakti, als Schiva-schakti zu erfahren "Niir Gottliches mag Gott verehren") – der Eingeweihte projiziert die Gottheit seines Herzens, seine verborgene Gottnatur, um deren übergegensatzliche Erfahrung er ringt, nicht in ein yantra, sondern weckt die schlummernde Gottheit in sich selbst, um als das Göttliche, das er ist, den kultischen Kreis zu betreten Mit seiner para-schakti spielt er den Gott – er mimt ihn – um das Wissen von der eigenen Gottnatur zum Sein zu wandeln<sup>5</sup>)

¹) "nådevo devam arcayet" ein anonymes Zitat bei Bhåskararåya (S 277), dem ein sinnverwandtes folgt "zu Schwa geworden soll er Schwa Opfer darbringen" (Schwo bhåtvå schwam yajet) Ebendort ein Zitat aus dem "Geheimnis der heibigen Überlieferung" (Amnayarahasya) "Die Gottheit, die das eigene Selbst ist (atma devatå), ist mit Wohlgeruchen und anderen Dingen, die von den Toren der Sinne aufgenommen werden konnen, im Wesen des Wissenden zu verehren (der da weiß) ich bin der Gott (mahämäkha)"

<sup>3)</sup> Neben dem Fall der cakrapûjâ, wo der Eingeweihte mit einem eingeweihten weiblichen Wesen als göttliches Paar innerhalb des vantras figuriert, ist auch der andere - theoretisch zu erwartende - Fall belegt, wo er allein auf dem Sitz des Göttlichen Platz nimmt, um seine eigene Gottlichkeit zu erfahren Der Nityaschodaschikarnava lehrt II, 10/11, einen Ritus, mittels dessen der Eingeweihte Macht über andere Wesen erlangen will "Der Eingeweihte nimmt in der Mitte des cakra Platz und stellt sich selbst ganz und gar rötlich vor und das Objekt seiner Wünsche (sådhya) denkt er sich von gleicher Farbe Dann wird er von allen Reizen schön und ein Liebling aller Welt " Bhâskararâya zitiert hierzu einen Vers aus einem anderen Tantra: "er soll sich selbst von rötlichem Glanze vorstellen, der wie der Glanz von tausend aufgehenden Sonnen ist, und auch das Objekt seiner Wünsche soll er sich rötlich vorstellen " Die Röte ist hier (wie die rote Leibesfarbe der Tripura sundari) Symbol des Verlangens und Hindrangens nach der Erscheinungswelt Etwas Verwandtes ist es, wenn der Eingeweihte Kleidung und Schmuck in den Farben der Gottheit anlegt, um in dieser weniger drastischen Form seine Fin heit mit ihr zum Ausdruck zu bringen Bhaskararaya bringt dafür im Kommentar zu IV, 36, ein Zitat aus dem Jnanarnava bei

Im yantra der enkrapûjâ, dem der Eingeweihte selbst als figurales Fullsel dient, erreicht das yantra dem Formenbestand nach den außersten Grad stofflicher Dichte, leibhaftiger Wirklichkeit Hier steht der Gegenpol zum antra rein innerlicher Schau, das vor dem inneren Auge aufgebaut, ver ehrt und eingeschmolzen wird Zwischen diesen beiden esoterischen Typen des yantras, von denen wir Uneingeweihten des Westens nur durch die lite rarische Tradition bekannt gewordener Geheimlehren wissen, stehen die figuralen Kultbilder (pratima), die figural gefüllten Ordnungsschemata (man dala) und die rein linearen Gebilde (yantra), deren Funktion und Wesen von diesen beiden esoterischen Extremen her für unser Auge Licht empfangt, deren Ort in der geistigen Welt Indiens durch ihre Mittelstellung zwischen diesen beiden und durch die Ideologie, die allen, stofflich und formal so ver schiedenen yantra Typen gemeinsam ist, bestimmt wird

Gegenüher der Rolle der Vorstellungskraft im Akt der Andacht ist die Rolle des Geräts (yantra), dessen sie sich als Stutze bedient, sekundar darum kann es so grundverschiedene Formen tragen An Stelle der lebendigen menschlichen pratima, die in ein lineares Ordnungsschema als Sitz (pitha) ein geht, kann auch ein Topf mit abgekochtem Wasser als Behaltnis der Gott heit treten, in dem sie eingesetzt und verehrt wird¹) – Oder ein Ding, das formal mit den von Menschenhand gefertigten yantras nichts gemein hat, kann zum Stützpunkt des inneren Schaubildes dienen Neben der spiegelnden Wasserflache eines Topfes in linearem Ordnungsschema eignen sich leuchtende Objekte gut Der Eingeweihte projiziert etwa sein inneres Schaubild der Gottheit samt den Gestalten ihres Gefolges in die Flamme einer Lampe und verehrt sie in ihr der Vorschrift entsprechend – Wahrend der täglichen Morgenandacht (sandhya) geschieht die Verehrung der Gottheit des eigenen Herzens, ındem ıhr Schaubild ın die Sonnenscheibe, die eben über den Hori zont heraufkommt hineingeschaut wird Samt ihren Gefolgsgottheiten geht sie in das Sonnen Rund (surya mandala) ein die vollständige figurale Füllung eines linearen yantra oder mandala<sup>3</sup>) Schließlich kann auch der kultische

<sup>1)</sup> Tantrarajatantra II, 66 vgl auch II 59 ff und XVI 77 (wo 6 cakras in 6 Wassertöpfe gesetzt werden sollen um in ihnen sechs feindvernichtende dipe savaranâm devîm dhyatvâ vidhivad schaktıs zu verehren

<sup>2)</sup> Kularnavatantra X 75-79 ,

<sup>9)</sup> Kularnavatantra X 55 ff Eine verwandte Projektion des Schaubildes der arcavet Gottheit bei einem Liebeszauber findet sich in Nityaschodaschikärnava IV 42-45 183

Akt des Heimgangs zur übergegensätzlichen Gottnatur, den der Eingeweihte in Bildentfaltung und -einschmelzung ubt oder durch Betreten des schricakra, auch durch mudräs (Hand- und Fingerstellungen) vollzogen werden Das Kulärnavatantra lehrt z. B (VI, 96) "Die schakti seines eigenen Inneren laßt der Eingeweihte sich erheben und erfreut die Gottheiten seines Leibes,"-namlich indem er ihre hebende Vereinigung herbeführt. Er selbst ist ja Schiva und schakti – "Der Daumen" – das ist der lingamhafte unter den Fingern, – "ist Gott Bhairava (d. i. Schiva); der Mittellinger" – im Indischen weiblich madhyamä "die muttelste" d. i. auch die yonn – "ist Gandikä (ein Aspekt der schakti Schivas) Indem er Daumen und Mittellinger vereinigt, stellt er die "Familie" (kula-santati) zufrieden" D. h. er vollzicht mit den Fingern die kultische Zeremonie der cakra-püjä der Kula-Lehre.

Die verschiedenen Formen der yantras stehen nicht gleichwertig nebeneinander Es gibt eine Rangordnung zwischen dem menschlich-leibhaftigen und dem Abbild in Stein, Erz oder Holz, wie andererseits auch zwischen dem figural erfullten und dem rein linearen Ordnungsschema Das Göttliche ist geistig-unkörperlich in seinem reinen Wesen, die Gottheit besteht in ihrer Leiblichkeit aus mantra (devatâ mantrarûpinî) darum haben die geistigeren Formen des Kultbildes und der Andacht vor den stofflich groberen den Vorrang Alles yantra ist ja nur Behelfsmittel, genau wie außere Darbringungen, Blumen, Wohlgeruche, Lichterschwenken, deren entraten kann, wer den ganzen Akt der Andacht nur mehr auf der Ebene, die einzig gultig und fruchtbringend ist auf der Ebene innerer Vorstellungen zu vollziehen vermag, deren beständiges Spiel ja auch fur den äußeren sinnlichen Akt unerlaßlich ist, soll er nicht fruchtlose Mechanik sein. Je weniger der fromme Akt sinnlich greifbar ist, desto stärker spannt er das Innere des Andächtigen an und desto größer ist seine Wirkung Höher als der laut rezitierte Spruch steht der geslüsterte, höher als der geslusterte der nur innerlich aufgesagte1>

"Der hochste Stand ist der eingeborene Stand (sahajā avasthā die eingeborene Gottmatur des Menschen), der mittlere Stand ist das Festhalten des inneren Schaubildes (dhyānadhāranā), der niedere Stand ist Rezitation von Sprüchen zum Preise der Gottheit (japastuti), der niederste der Niederen ist Verehrung durch Darbringungen (homapūjā, die ein yantra voraussetzt)".")

<sup>1)</sup> Zitat bei Bhāskararāya zu Nityāschodaschikārnava V, 7 lauter japa bringt zehn-, geflüsterter hundert-, rein innerlicher tausendfältige Frucht, Elendort, V, 18, werden laute und geflüsterte Rezitation auf eine Stufe gestellt, den höheren Rang hat die innerliche 5 Kulārma atantra IX, 35

"Nicht-Tun (akrıyâ) ist der höchste Kult (pûjâ, Akt der Verehrung), Schweigen ist die hochste Rezitation, Nicht-Denken ist die höchste Schaubildentfaltung (dhyâna), Wunschlosigkeit ist die höchste Erfullung" 1)

Diese Anschauung zieht dem Anspruch des Kultbildes auf Wurde eine obere Grenze, verweist es in ein unteres Bereich der Stofflichkeit, in dem es zwar Mittler und Führer zum Göttlichen ist, aber noch in der Sphare er heblicher Gottesferne Alle Schau des Gottlichen spiegelt seinen Schein, seine mäyä, nicht sein Wesen und gilt als Wesensaussage nur auf der unteren Stufe, die noch augenhaft ist, wo nur das Auge des Eingeweihten in das Göttliche eingeht (das darum Erscheinung ist) und nicht sein Sein in gottliches Sein Das Nicht Denken (die Leere, die undifferenzierte Geistigkeit) ist die höchste Schaubildentfaltung mit diesem naturlichen Paradoxon wird die Rolle des Kultbildes als eines bloßen yantra umschrieben

Hier wird der Gegensatz des indischen Kultbildes zur westlichen Kunst deutlich, die, soweit sie irgend von klassischen Ideen befruchtet ist, einen platonischen Zug an sich tragt. Wie ein Seitenblick auf klassische Kunst der Betrachtung zum Sprungbrett diente, um den Absprung in die indische Welt fuhlbar zu machen, kann ein Seitenblick auf die Ideologie westlich klassischer Kunst Gesagtes und Erkanntes noch einmal gegensatzlich um fassen Der antike Geist hat der Bildung des Abendlandes und der Ideologie seiner Kunst als ein wesentliches Erbstuck die Form hinterlassen, in der er das Gottlich-Absolute sah Fur Platon ist es die Welt der Ideen ein Reich transzendenter Schaubilder, die gegenuber den Erschemungen das Allgemeine, den idealen Typus darstellen, die aber unter sich durchaus individuell und durch und durch konturiert sind Das Absolute ist ein Reich idealer Diffe renziertheit Und Gott als Geist, wie Aristoteles ihn zeichnet, ist nicht kontur los leere Geistigkeit, übergegensatzliche Inhaltsreinheit, selbstleuchtender Spiegel ohne Bild, sondern ist gleichzeitige Allgegenwart aller geistigen Inhalte, 1st das Geistige, das sich selbst in der Totalität seiner Bezuge denkt und weiß (Die Form dieses Wissens ist Leben?) Aristoteles Gottesvorstellung beherrscht als adaquate Formel des Gottlichen die mittelalterliche Scholastik und Mystik und beschließt auf dem Gipfel systematischer Philosophie im 19 Jahrhundert Hegels "Encyklopadie der Philosophischen Wissenschaften ım Grundrisse" Neben sie gehort die Idee des Logos Die Johannesstelle

Anstoteles Metaphysik A.H., 7 Über die Rolle dieser Idee im Mittelalter vgl.
 J Bernhart , Die philosophische Mystik des Mittelalters , Munchen 1922
 185

"Am Anfang war – das Wort" ist bezeichnend für die abendländische Auffassung vom Absoluten als Wort ist es konturerfullte Klarheit, es sagt sich selbst aus und es hat Vernunft in sich Es steht also der indischen Idee vom reinen Göttlichen polar gegenüber Ihrem Gegensatze entspricht ein Unterschied in der Funktion der Kunst in Indien und im Westen. In beiden Sphären leitet die Kunst, wenn sie sich höchste Ziele steckt, den Menschen vom Schein zum Wesen Alle Kunst des Westens - nicht nur die klassisch stilisierte -, die ın der klassısch-christlichen Ideologie vom Absoluten verwurzelt ist (z. B. die Plastik der Kathedralen) begnugt sich nicht mit der Schilderung der Erscheinungen als solchen, sondern sieht im irdischen Formenschatz, auf den die menschliche Erfahrung beschränkt ist, den farbigen Abglanz einer reinen Welt der Ideen und Idealtypen1> Sie sucht das Wesenhafte an den Dingen und Personen darzustellen und wird als anschaulicher Niederschlag seiner Erkenntnis zur Quelle der Ergriffenheit und zum Wegweiser für das Leben Die Anschauung, die sie vermittelt, ist die zweite große Form, in der die Wahrheit über die gottliche und menschliche Welt dem Menschen gegeben ist, neben der unanschaulichen von Begriff und Idee Als Spiegel des Wesen-

<sup>1)</sup> Der Impressionismus weiß sich frei von dieser platonisierenden Haltung zur Erscheinungswelt, sie ist ihm nicht farbiger Abglanz in dem das Wahre anschau lich wird, sondern ist das Wahre selbst. Aber die formale Intention dieser ungeistigen Kunst ist der des klassischen Stils durchaus verwandt. Die Augenweide, die der Impressionismus auf seiner Leinewand bietet, wird auf dieselbe Weise genossen wie die Tektonik einer klassischen Komposition (etwa Raffaels) Vielleicht hat die Anziehungskraft farbiger Massen die Leitfunktion des linearen Gerüsts klassischer Kunst mehr oder weniger in den Hintergrund gedrangt oder abgelöst, aber auch hier zieht das Auge unersättlich selige Kreise über ein Beieinander von Formelementen, die sich in einem irrationalen Gleichgewicht halten. Der unmittelbare Farbreiz der Valeurs spricht das Auge an und zwingt es zur Einstellung des richtigen Abstandes, der ein Optimum an Deutlichkeit und Bildeinheit mit einem Maximum der orchestralen Farbwirkung vereinigt Dann beginnt das beglückende Spiel über die irrational ausgewogene Fülle der Valeurs, die im Hin und Her wechselnden Erhegens unter die vielfachen Anziehungskrafte der Farbmassen zu anschaulicher Erkenntnis erhoben wird Auch hier herrscht Unrast des Schauens, die voll seliger Ruhe ist, weil sie sich von einem unerschöpflichen Reizkomplex gehannt weiß - Neben dem Impressionismus, der sich von der klassisch christlichen Metaphysik gelöst hat, aber ihre formale Intention beibehielt, scheint sich in einigen der Versuche, die seiner jungsten Blute gefolgt sind, eine Wandlungsform des westlichen Menschen anzu-Lündigen, die sich ganz vom antik christlichen Erbe frei weiß

werke letzte, unaufhebbare Wesensaussagen Eben diese Geltung trennt sie von den indischen yantras, die nur notwendige Spiegelung des ewigen Wesens auf der Ebene der Scheinbefangenheit sind, die Wahrheit nur fur den sind, der noch nicht weiß, was Wahrheit heißt, der noch nicht Wahrheit ist Das Geistesauge der platonischen Seele trankt sich mit den ewigen Ideen, die sie rings umschweben, wenn sie im Kreise der Gotter selig schauend in oberster Sphäre einherfährt, und die Erinnerung an die reinen Urbilder lettet die herabgestürzte durch die Erscheinungswelt Indien hat keinen Himmel des anschaulichen Absoluten, das indische Absolute steht in ewigem Gegensatz zur Anschauung, die ausgedehnte Unterschiedlichkeit in sich

schließt

haften aller Dinge und als anschauliche Bilder der Ideen sind westliche Kunst

Der Gåndhåra-Buddha tragt, wie alle aus klassischer Tradition erwachsenden Bildwerke einen festlichen Charakter. Die klassische Kunst ist durchaus festlich: hier ist auch der Tod noch ein Fest. Die Niohiden "sterben in Schönheit"; Wurde, Großartigkeit und Schmelz umwittern alle klassische Gestalt. Michelangelos Giuliano di Medici, il Pensieroso, sitzt in eine furstliche Melancholie versunken, und ein pfeilbesater Sebastian stellt die Überwindung des Todes durch die Anmut dar. Wie der Betende Knabe (Berlin) bringt die Klassische Kunst ihre eigene Schonheit huldigend dem Auge der Götter und Menschen dar, in ihr verklart sich das Leben und preist seine eigene Vollendung.

Diesen Sinn der klassischen Kunst hat unter den Spateren kaum einer klarer gelebt und dargestellt als Tizian in einigen seiner Venusbilder. - etwa in der Berliner Venus mit dem Orgelspieler. Zärtlich beugt sich Amor zu ihrem Ohr, wie sie dem weichen Spiel des Ritters zu ihren Fußen lauscht: Vollkommenheit zittert in der musikumquollenen Stunde dieses lauen Nachmittags wie um jede gottliche Schwellung ihres opalen-milchig schimmernden Leibes, den sanftester Atem in erquickender Unrast hält. Leis unterbricht der Ritter sein Orgelspiel, in dessen Wogen er versank und wendet den Kopf zu seiner Herrin, als fuhle er plötzlich eine Leere um sich, als sei Sie, deren Schmelz in Tönen zu betten, fur ihn einzige Lust vollkommener Stunde war, ihm jäh entrückt und entfremdet. Vernahm er einen leisesten Klageton, einen schon erstickten Laut ihrer himmlischen Kehle, die Gefühl mit Überfulle sprengte? - In ihren Augen glanzen Tranen: das Zeichen der Schönheit, die, um sich selbst wissend, an ihrer Grenze steht. Vollkommene Schönheit ist ein Ende; hinter allem Vollkommenen steht der Tod, und das Glück der Vollendung, die sich selbst weiß, – ein höchster Augenblick verklärten Lebens – findet seine reine Auflösung einzig im sußen Weh unendlicher Schwermut, in dem trauerumflorten wunschlosen Wissen um die eigene Vergänglichkeit.

Die klassische Kunst ist ein ewiger Hymnus zum Triumph erhöhten Lebens. So gern uns die großen Worte, mit denen wir ihre ewigen Zeugnisse seiern mussen, auch im Angesicht indischer Götter und Heiliger über die Lippen Rößen, wir bringen sie nicht mehr hervor. Denn wir wissen, daß sie zwar keineswegs fehl am Orte sind, daß man auch bei ihnen von Schmelz und Größe, Erhabenheit und Reizen sprechen kann, aber wir werden inne, daß damit nur vergleichsweise Beiläufiges, auch-Vorhandenes angeruhrt wird, daß aber solchen Beschwörungen sich ihr Kern nicht aufschließt Sind Reiz und Hoheit mehr als ein Schimmer, der diesen Kern umfließt und unser west liches Auge, unseren schönheitshungrigen Sinn verlockt, von diesem Kerne abzurren? mehr als ein Vordergründliches, das unseren Andrang schon mit schimmernder Schale abfüngt und zersplittert? – Immer wieder gleitet unser Blick von ihrer Schönheit, die ihn versuhrt und unser doch zu spotten scheint, die wie das Spiel der maya 1st, in der das Göttliche sein reines Wesen lustvoll verhüllt, hinüber zu jenen strengeren Geschwistern rein linearer Konstruktion, die schon in einer reineren, flimmerlosen Form des Scheins verschweigen, was im Schweigen der schmelzumflossenen Gestalten, vom Lockgesange schöner Formen übertönt, sich birgt An ihnen sehen wir was uns an ihnen fesselt und was verschwiegener Lebenskeim der schönen Bilder ist die Notwendigkeit der Sinnbeziehungen aller Teile aufemander, die Ruhe eines überwillkürhaften Nebenemander, der letzte Ernst rem sachlicher Aus sage, die Wahrheit more geometrico in wechselnden unendlichen Aspekten sub specie aeternitatis gottgewählten notwendigen Scheines dargestellt, sınd alle nicht mit jener Größe, jenem Reiz der Form, die uns zu indischer Kunst verlocken, unlöslich verbunden, haben ihr Lebensbereich, die Buhne, deren sie bedurfen, nicht allein im großen und im schonen Schein. Hier setzt nicht ein gehobenes Lebensgefühl sich Denkmaler eigener Verklarung, hier halt nicht vollendetes Erdendasein sich den Spiegel seiner eigenen Schönheit vor, hier feiert nicht das Vergangliche seinen Sieg über die Machte des Todes die es standig zu verkummern drohen und im niederen Bann barer Bedurftig keit und muhseliger Erhaltung des Lebens gefangen halten, feiert nicht seinen Aufstieg zur Freiheit gottgleichen Überschwanges, der sich zu Schönheit auskristallisiert und sich verschwendet. In der klassischen Kunst erscheint der Mensch als gottlich weil er so schon ist Er tritt an die Stelle der Gotter, die sein Geist überwaltigt und ausgeloscht hat nun bleibt nur mehr die Feier semes eigenen Selbst als des Gottlichsten, das die Erde tragt. In ihr verweilt er als in seinem höchsten Augenblick

Fur die indische Kunst ist der Mensch Gott, und sie ist geschaffen, damit er es erfahre und ihrer nicht mehr bedurfe. Sie ist nur schon weil das Gott liche solange es sich selbst mit formerfulltem menschlichen Auge anschaut als das Vollkommene auch schon erscheinen muß. Aber Schonheit ist nicht

sein Wesen, und durch den måyå-Schleier seiner Schönheit in der Bilderscheinung ragt immer jener unauflosliche Kern, der jenseits von Schön und nicht-Schon, jenseits von Name und Form Wesen des Gottlichen ist, - Wesen des Menschen. Tat Tvam Asi! - "das bist - du!"

Die klassische Kunst und das indische Kultbild sind polar verschieden. diese feiert den schönsten Schleier der mâyâ, jenes breitet ihn in wechselnden, oft schonen Formen aus, weil nur in seiner mâyâ das Gottliche Erscheinung wird. Was fur diese Ziel und Vollendung, ist für jenes Durchgang und Beginn. Auf Grund dieser Polarität der Ziele erscheint in beiden das Material aller kunstlerischen Werkfreude, die Formenwelt der mâyâ durchaus verschieden. Dank dieser Polarität ragt im indischen Kultbild formumspult jener stumme Kern, von dem die klassische beredte Kunst nichts ahnt, den sie nicht birgt, "vor dem . . ." - um eine Wendung der alten Weisen aus den Upanischads uber das brahman zu gebrauchen, dessen mâyâ sich ja im Kultbilde entfaltet, -"vor dem die Worte umkehren, ohne ihn erreicht zu haben, mitsamt dem Denken ... "1) - Buddhistisch gesprochen Weil im Buddhabilde das Nirvâna oder die Leere (schünyam) in sinnlicher oder übersinnlicher Erscheinungsform (als nırmâna- oder sambhogakâya) ràumlich gehannt wird, gilt von seinem Kern, der unsagbarer Grund seiner Erscheinung ist, was ein Vers der altbuddhistischen Gedichtsammlung Suttanipata2) über den vollendeten Heiligen spricht, zu dessen Stande ja das Kultbild, ihn verkörpernd, Wegweiser sein will "Fur den, der (wie die Sonne) zur Rüste gegangen ist, gibt es nichts mehr, womit man ihn vergleichen konnte, womit man ihn aussagen möchte, das ist an ihm nicht zu finden. Wo alle Vorstellungen zunichte geworden sind, da sind auch alle Pfade der Rede zunichte geworden " - Nicht anders charakterisiert schließlich das Kulârnava Tantra den vollkommenen Adepten seiner Lehre, der im Bewußtsein seiner selbst zum Göttlichen geworden ist, dessen måyåhaftes Abbild pratimås und yantras aller Formen sind. "Denn wie fur die gemeine Welt der Pfud, den Sonne und Mond, Sternbilder und Planeten am Himmel beschreiben, nicht wahrnehmbar ist, so auch

¹) Taittiriya-Āranyaka VIII, 4, 1 und VIII, 9, 1 (= Taittiriya-Upanischad II 4, 1 und II, 9, 1) "vor dem die Worte umkehren, ohne es erreicht zu haben, mitsamt dem Denken – wer um dieses selige Sein (ananda) des brahman weiß, der fürchtet sich vor nichts mehr"

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Suttanipata V, 7, 8 Übersetzungen von V Fausboell in Sacred Books of the East, Vol A, Part 2, von K E, Neumann Die Reden Gotamo Buddhos aus der Sammlung der Bruchstucke, 2. Aufl., München 1924, p 373

der Wandel der Yogins. Wie im Luftraume der Vögel Pfad und im Wasser der Weg der Fische nicht zu sehen ist, so auch der Wandel der Yogins" (Kulârnava-Tantra IX. 68/69). Denn was wir am Kultbilde (pratimâ) bewundern, ist ja bei aller Bedeut-

samkeit, die ihm auf seiner Stufe eignet, eben nur fur diese Stufe bedeutsam. Es hat seine Daseinsberechtigung daran, daß es uber sich hinausweist: es

ist Wesen nur fur den in Unwissenheit (avidyå) Gebundenen, fur den nochnicht-Erwachten (a-prabuddha): "Im Feuer ist Gott (deva) fur den opferkundigen, vedengelehrten Brahmanen (vipra), im eigenen Herzen fur den

Andachtsvollen (manischin), im Kultbilde (pratimâ) fur den noch-nicht-Erwachten (a-prabuddha), in Allem (sarvatra) fur den, der um das (hochste)

Selbst weiß" fur den viditätman: der um den âtman als brahman weiß: um sein eigenes Wesen als das Wesen aller Wesen (Kulârnava-Tantra IX, 44). Damit scheint die Grenze erreicht und bezeichnet, wo unser Erfassen und Reden, solange wir kein Andächtiger sind, der das Bild durch prânapratischthâ mit dem heiligsten Leben seines Herzens, der Gottheit im Herzen, beleben kann, sein naturliches Ende findet; genau da, wo der Schleier der mâyâ, der uns zur Betrachtung des Bildes verlockt, sieh lustet, und wo sein Wesen beginnt. – Mag sich der westliche Betrachter, in der måyå seiner Kunst erwachsen und befangen, an der baren Schönheit und Große indischer Bilder weiden, oder sich von ihnen wenden und als ikonographisch-ethnologisches

Material aussondernd verwerfen, was von Schönerem nicht zu trennen ist, wenn er daran vermißt, worin sein Auge und seine Ergriffenheit zu schwelgen wunscht; – er wird Rechenschaft geben mussen, wie weit all seine Beredsamkeit mehr enthullen kann, als seine bloße liebende Ferne zum Kern der Ge-

bilde, um die er kreist.



2 Buddha in paryanka Haltung Mit zur Erde gestreil ter Rechter (bhumisparschamudri) — Ver<sub>k</sub> Idete Bronze Hohe 53 cm – Laos Hinteria hen



3 Buddha in parvanka Haltung mit bhumisparschamudra Der Scheitell noren (uschnischa) sendet Lichtstrählen aus — Reich patinierte Bronze Blobe 28 cm / 5 hm



## 5 Buddha in paryanka-Haltung mit bhumisparschamudra

Der Sockel tragt die Inschrift. Die Wesenheiten die einer Ursache ent prungen si. I deren Wurzel verkundet der in der Wahrheit Gek mitten, un Luss ihre Aufhelmis et solches verkunden List der Grie Eskel. — Selwarzer Basalt. Ih he 445 ein. Ver hilden.



6 Buddha in paryanka Haltung Auf lem Loveithroi des Weitherrschers — Hole 34 cm / Gaidhára



6 Buddha in paryanka Haltung

Auf dem I wentl ron des Weltheresclers - Hile af em Canilára



7 Buddha stehend mit abhayamudra Holzschnitzerei vergoldet und rot bemalt Holte 52 cm / Stam



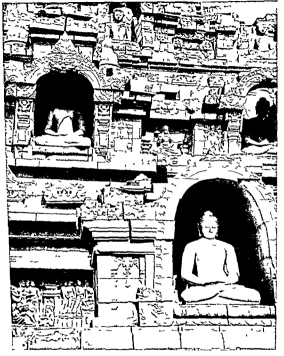
8 Buddha stehend mit abhavamudrå Seitenansicht zu Tafel 7



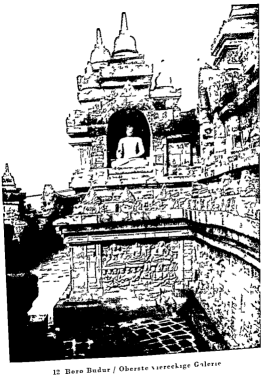
9 Buddha in paryanka Haltung mit bhumisparschamudr i Die mit flatteradin Bandern gezierte krone fragt in der oleren Offung, einen vajra Holie 21 em / Birm

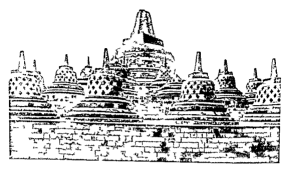


10 Buddha in paryanka Haltung mit bhúmisparschamudra Rote Tonpaste mit Goldanstrich — Hi be 26 cm - Birma



11 Boro Budur / Buddhas in Nischen





131 Boro Budur / Obere Ringterrassen



131 B re Budur / Untere Calerie





15 Japanischer Riesenbuddha



16 Vischnu im Aspekt Janardarna

Die Wurfscheibe Sudarschauf in erhöbener Rechter das Ausschelhorn Lancyanva und die keule Kaumodal in den lind en Hinden Lalten I. In der unteren Rechten (terst mmeft) ein Lotus. Von seinem Rechter Grunds getragen throst er unt einem Lotussitz. Gelübteher Studsten Hohe Ha. ein / h. redindlen.



17 Vischnu im Aspekt Trivikrama

In den rechten Handen I otus und Keule in den Iinken Wurfscheibe und Muschelhorn haltend von Lakschmi und Sarawatt firal iert und vom typischen Gefolge dieses Aspel is umgeben – Schwarzer Brasil Hohe 73 cm / Nordinden



18 Vischnu im Aspekt Trivikrama Wie auf Tafel 17 — Schwarzer Basalt Hohe 845 cm / Nordindien



19 Sundaramûrtisvamin Schivaitischer Heiliger Broize Hohe s cm / Sud idien



20 Vischnu, menschgeworden als Hirtenknabe Krischna Brobze Hobe 39 cm / Sudindien



Bronze Hohe ca 120 cm / Sudindien



22. Schiva, Natarâja Bronze. Höhe ca. 120 cm / Südindien



23. Vischnu, menschgeworden als Prinz Râma Embleme in beiden Handen felilen — Bronze Höhe 13,6 cm / Südindien



21. Lakschmi oder Schri, Gemahlin Vischnus Göttin des Glücks und der Schonheit – Bronze Höhe 11.5 cm – Südindien



25 Vischnu mit Lakschmi vom Garuda getragen In der oberen Rechten die Wirfschribe mit der unteren Schulz verleihend Bronze — Höhe 112 cm / Sudindien



26 Skanda (Kartikeya / Kumara), der Kriegsgott

Mit seinem Heittier dem Pfau der als sprichwortlicher Felind der Schlangen eine über wundene Schlange im Schnabel halt — Bronze vergoldet. Höhe 9 3 cm / Südindien



27. Lamaistisches Mandala

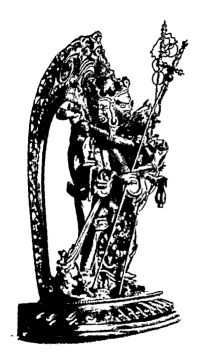
Auf Seide gemaltes Tempelbild. - Bildgröße ohne Rand 90 × 51 cm / Tibet



28 Mittelstuck aus Tafel 27



2) Mahasukha mit schakti (til et - I De mTschog.) Vergillet. Bronze Bile lis zur Sjitze ler Aura 18° em / Tilet



30 Mahasukha mit schakti Seitenansicht zu Tafel 29



31. Vajradhara mit schakti (tibet, "rDo-rje-tschan") Reines Sillar verjoldet die kronen Arm und insekmuek sind mit roten und grünen Steinen beseitt lifch 18 2 em / Tibet



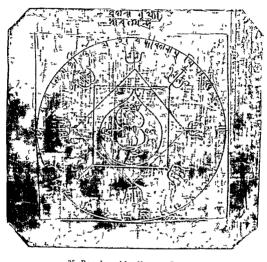
32 Vajradhara mit schakti Vorleranscht zu Tafel 31



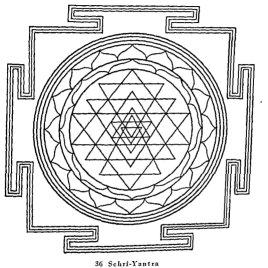
33 Vana Durg : Vantra Vapferplatte Se ter lange 102 cm / Bengalen



34 Annapurn i Bhatravi Lantiu Kupferplatte Seitenlinge 104 cm / Bengalen



35 Bagalamukhi dhirana Yantra hupferplatte Seitenlige 104 cm / Bengalen



## ANMERKUNGEN ZU DEN TAFELN

 $m W_{ ilde{a}hrend}$  bei vielen schönen und verbreiteten Publikationen über indische Kunst, die in den letzten Jahren ans Licht getreten sind, das Bildmaterial das Wesentliche ist, und der Text dazu eine mehr oder minder wilkommene Beigabe bildet, sind die hier folgenden Tafeln ein bloßes Anhängsel zu den voraufgehenden Ausfuhrungen, das dem Leser ein wenig von der unentbehrhchen Anschauung an die Hand geben soll. Fur die Auswahl des Materials. dessen Mannigfaltigkeit im Gedankengange des Textes seine Erklärung findet, war der Gesichtspunkt maßgebend, nach Möglichkeit Unveröffentlichtes zu bieten. Einige Entlehnungen waren nicht zu umgehen: von den Boro-Budur-Bildern stammen Tafel 11/12 aus dem Ernst-Osthaus-Archiv (berm Verlage Georg Muller, Munchen) und sind aus Karl Withs ... Java" (Folkwang-Verlag 1920) bekannt, Tafel 13 a/b sind aus J. F. Scheltemas .Monumental Java", London 1912, übernommen, den japanischen Riesen-Buddha (Tafel 15) verdanke ich dem Photographen Oswald Lübeck (Greifswald), Sundaramûrtisvâmin (Tafel 19) entstammt A. K. Coomaraswamy's ..Vishvakarman, examples of Indian architecture, sculpture, painting, handicraft" (London 1913, Tafel 63), die heiden tanzenden Schivas (Tafel 21/22) - oft geboten und am schönsten wohl in V. Goloubev's "Ars Asiatica" III, 1921 - verdankt der Verlag dem Entgegenkommen Dr W. Cohns Den Ausblick vom Boro-Budur in die Landschaft entnehme ich einem Aufsatz H. H. Karny's in der "Zeitschrift für Buddhismus", V, 1924 Von dem schon oft gezeigten Berliner Gândhâra-Buddha hiete ich eine neue Ansicht, da alle bisherigen dem entschieden auf Licht- und Schattenwirkungen abgestellten Bildwerk in keiner Weise gerecht wurden Alles übrige Material konnte dank der Freundlichkeit der Abteilungsdirektoren Herrn Prof. Dr. A. v. Le Coq und Professor Dr F. W. K Müller aus den Beständen des Berliner Museums für Völkerkunde neu veröffentlicht werden. Für die Auswahl war die Absicht maßgebend, an Stücken, die nach Gegenstand, Form, Material, landschaftlicher Herkunft und Schultradition recht verschieden sind, auf engem Raum die allgemeine und elementare Bedeutung der entwickelten Gedanken ablesen zu lassen Dabei habe ich im ganzen Lleinere Stücke, die diesem Zweck vollauf genügen, prunkvolleren vorgezogen, um nicht, einem

geplanten großeren Tafelwerk vorgreifend, die Zahl kursierender Bilderdubletten unnötig zu vermehren. Neu ist am folgenden Tafel-Teil die Einordnung lamaistischer Malerei und Plastik in den Zusammenhang hinduistischer Kunst und vorder- und hinterindischer Plastik und Architektur des Buddhismus. Neu ist vor allem die Einfuhrung der linearen Ordnungsschemata (Tafel 33-36) in den Bezirk der Kunst, die bisher terra incognita fur kunstgeschichtliche Betrachtung waren: dem Ethnologen und Religionshistoriker uberlassen und auch ihm dunkel, bis Avalons Veröffentlichungen Licht auf sie geworfen haben. Sie sind als Schlussel zum Verstandnis indischer Kultbilder zu betrachten. - Da es sich angesichts dieses Bildermaterials hier nur um die Veranschaulichung prinzipieller Momente handelt, erubrigt sich eine ins einzelne gehende Beschreibung der Stucke. Fur die lamaistischen Gruppen bedarf es keines Verweises auf A. Grunwedels grundlegende "Mythologie des Buddhismus in Tibet und der Mongolei" (Leipzig 1900), wo S. 103 (Abb. 84) eine Variante zu Mahâsukha (Tafel 29/30) zu finden ist, und S. 95 (Abb. 78) ein Vajradhara mit vajra und Glocke in beiden Händen aber ohne schakti abgebildet ist. Andere lamaistische Gruppen in gleicher Haltung auf ihren Reittieren thronend, die bei Peking gefunden wurden, bildet E. Fuhrmann "Das Tier in der Religion" (München 1922) Tafel 98 ab. Dasselbe Photo findet sich auch in "Milaraspa", tibetische Texte in Auswahl ubertragen von Berthold Lauffer (Folkwang-Verlag 1922) Tafel 14.

Das mandala-Gemalde (Tafel 27/28) erfordert zur namentlichen Bestimmung seiner Figuren einen erklarenden Text. Der mittlere der drei Dhyanibuddhas uber Wolken, dessen Rechte sich zur Erde senkt, während die Linke das Almosengefäß hält, trägt die Haltung Schâkyamunis, der Linke mit der Almosenschale in beiden Handen ist Amitâbha. In dieser Haltung werden beide in einer bekannten lamaistischen Trias dargestellt, die E. Pander beschrieben hat. ("Das lamaistische Pantheon", Zeitschrift fur Ethnologie, 21. Jahrgang 1889, S. 51 und Fig. 4). Als dritter fungiert in dieser Trias Bhaischajyaguru (Manla), "Der Meister aller Heilkunst", dessen Haltung aber eine andere ist, als dem dritten Dhyânibuddha unseres mandala eignet. Pander sagt von ihm "Manla hält das mit heilsamen Kräutern gefüllte påtra in der Linken und in der herabhängenden Rechten die alle Krankheiten heilende Frucht sertog arura", und in gleicher Haltung erscheint er bei Grünwedel (Mythologie S. 93). Der rechte Buddha des mandala hält aber seine Hände in der Geste des Rades der Lehre (dharmacakramudrâ) beieinander vor der Brust (nach der Art des Amitâyus in Grunwedels Mythologie Abb. 91).

Wendet man von solchem zur Deutung lockenden Detail des mandala-Bildes den Blick auf sein Ganzes, so möchte man Dichter sein, um seine tief sinnige strenge wie bunte Schönheit wurdig auszusagen Man mag vor ihm einiger Verse Rilkes (Der Neuen Gedichte Anderer Teil, 1920, S 117) gedenken, die ihren Ursprung gewiß einer anderen Anregung verdanken und doch wie eine Paraphrase dieses Bildes ammuten

Buddha in der Glorie
Mitte aller Mitten, Kern der Kerne,
Mandel, die sich einschließt und versußt, –
dieses alles bis an alle Sterne
ist dein Fruchtsleisch Sei gegrüßt
Sieb, du fuhlst, wie nichts mehr an dir hangt,
im Unendlichen ist deine Schale,
und dort steht der starke Saft und drangt
Und von außen hilft ihm ein Gestrahle,
denn ganz oben werden deine Sonnen
voll und gluhend umgedreht
Doch in dir ist schon begonnen,
was die Sonnen ubersteht

Aber noch eines anderen Dichters Worte und Vision ruft die Mitte dieses Bildes wach, und ein Blick auf lineare Schemata wie z B Tafel 34, wo sich statt eines Blattkranzes mehrere um die "Mitte aller Mitten" legen, deren Blätterzahl sich jeweils verdoppelt, vermag die Anschauung jener "candida rosa" heraufzubeschwören, in der sich die christliche "milizia santa" auf Blätterringen ohne Zahl um den Lichtkern Gottes schart, der ihren Blutenboden das "Gelb" der "rosa sempterna" bildet

Dantes Weltenwanderung erhebt sich über die Stufen des Berges der Läuterung, der in der Mitte der Welt, vom Meer umspült, in Himmelshöhen aufragt und auf seinem Gipfel das Paradies (Eden) trägt, – wie der gleich gelagerte Weltberg Sumeru über den von Dämonen und übermenschlichen Wesen bevölkerten Terrassen seiner Hänge auf seinem Gipfel von Indras Garten der Seligen gekrönt wird Dante steigt zu jenen Himmela auf, die in der kosmischen Architektonik seiner Anschauung die Entsprechung der immer geistigeren Himmelswelten indischer Yogaerfahrung sind, wie sie andererseits Namen und Zahl antiker Astronomie verdanken Jenseits dieser Sphären von Sonne, Mond und fünf Planeten, jenseits des Himmels über

ihnen, der als schnellster um die Erde kreist, geht er ins Empyreum ein Dort schaut er, durch Trunk und Bad der Augen am Quell gottlichen Lichts verwandelt, jene Himmelsrose, die in christlicher Umformung das vollkommene Ebenbild jener vielblattrigen Lotusblumen ist, die den Mittelpunkt vieler mandalas und rein linearer yantra Zeichnungen bilden als Ortssymbol des Absoluten und als Rahmen seiner Entfaltungen zum Scheine Auf dem blattlosen Grunde dieser unendlich großen Blume webt die gottliche Dreienigkeit, mit jedem ihrer Blatter aber bildet sie in Ringen über Ringen den Sitz eines Heiligen oder Seligen Sei ist ein großes Amphitheater vergotteter Wesen, – des "convento delle bianche stole" Die Seligen des alten und des neuen Bundes reihen sich, Blatt um Blatt der großen Rose in bedeutsamer Ordnung füllend, um das Göttliche, wie Buddhas und Bodhisattvas und Aspekte des Gottlichen für die Schau des Eingeweihten die Blattringe von mandalas und vantras füllen

Auf Tafel 34 und 36 figuriert dieses Schema der zentralen vielblattrigen Blume nur in bescheidenen Ausmaßen, aber ein Geschwister beider Stucke, das in Indien entworfene und in Japan bewahrte "Garbhadhätumandala", dessen Zeichnung in kleinem Maßstabe das ubliche Format großer Landkarten übertrifft, reicht mit der Fulle seiner konzentrisch auf Lotusblutenblättern thronenden Figuren des buddhistisch hinduistischen Pantheons an die Unendlichkeit Dantescher Vision heran

Ein solch eigenartiges Schema in gleicher Funktion erfindet sich schwerlich zweimal, und der Lotussitz des Absoluten, Gottlichen (Brahmâs oder des Buddha) ist gewiß der Ausgangspunkt für seine schillernde Verbreitung über östliche und westliche Welt Die Erscheinung des Manichäismus, des umfassendsten Versuchs einer Synthese christlicher, gnostischer, persischer und ındıscher Erlosungslehren, erweist Persien als zentrale Umschlagstelle für religiöse Begriffe, Symbole und Anschauungen der frühchristlichen Epoche Stücke eines monumentalen Bilderatlasses, die das Durchemanderwallen der Elemente verschiedener Kulturkreise im persischen Mischkessel veranschaulichen, haben sich in der Kunst Zentralasiens erhalten, das für diese Mischung den Kanal nach China und Japan abgab Kam das Symbol der Lotusblume, auf deren Blätterkreisen sich Heilige um das Göttliche in der Mitte scharen, mit anderem bekannten Lehngut aus Indien ins persische Nachbarland, so war eine botanische Abwandlung des Motivs eigentlich unausweichlich, wenn es nicht zum sinnleeren Ornament verkümmern sollte in Persien wie im weiteren Westen gibt es den Lotus nicht Aber Persien ist das Heimstland anderen Blumen wie der Lotus in Indien. Wie sie mit ihren hochgezüchteten "sechzig-" und "hundert"blättrigen Arten in duftender Wirklichkeit zu uns als Königin der Blumen kam, scheint auch der in Persien zur Rose umgewandelte indische Lotus als sakrales Symbol seinen Weg ins christliche Mittelalter gezogen zu sein; Dantes Himmelsrose ist nicht zu trennen von den leuchtenden Glasrosen der Kathedralen, die (wie z. B. in Chartres) Christus umgeben von den Ringen der Heiligen und Martyrer, im Kreise der Engel.

der Rose. Sie hat fur das Naturgefuhl Persiens denselben Vorrang vor

Throne und Herrlichkeiten zeigen. Dantes Schilderung zeigt das indische Symbol bereits in großartiger Auflösung: die göttliche Dreieinigkeit sitzt nicht leibhaftig wie alle Heiligen und Seligen, die sie auf Blätterringen umkränzen, auf dem Blütenboden der großen Blume, sondern fullt ihn als strahlender Lichtquell, dessen blendende Flut dem begnadeten Auge in drei Ringe auseinandertritt, (- Indien hätte wahrscheinlich eine dreiköpfige Gestalt auf dem Grunde dieser Blume geschaut.) Einen anderen Zug in Dantes Darstellung mag man als Spiel des Dichters mit dem alten Symbol empfinden, das der christlichen Welt aus dem Osten uberkommen und nicht wurzelhaft in ihr gewachsen war, - und Spiel mit Symbolen bedeutet ja ihre Auflösung als Symbol und ist ein Zeichen ihrer Sterbestunden; für Dante ist die himmlische Rose eine Rose schlechthin, kein Symbol des Absoluten und seiner Entfaltung, wie der Lotus in Indien: darum bevolkert er sie mit dem goldgeflugelten, kristallklaren Bienenschwarm der Engel, der Seligkeit verbreitet, indem er zwischen den von Verklärten bevölkerten Blättern und dem göttlichen Quell höchster Suße auf dem Grunde

der Blume hin und her fliegt.

## REGISTER

## DER SANSKRIT-NAMEN UND FACHAUSDRÜCKE

Gelaufige Namen und Worte, die allerwarts wiederkehren wie Brahmâ, Schiva Vischnu, átman brahman Buddha dhyána mandala máyā schaktı tantra, yantra yoga, yogin und Buchtitel sind im allgemeinen nicht verzeichnet ebensowenig

abhâvaschûnyatâ 79 abhaya 108, 116 abhayadâyaka 107 abhavamudrâ 111 Acvuta 105 Adhokschaja 105 Adı-Buddha 90/91 adrischtam 153 advarta 23, 180 Aghora 118 ahamkara 176 Ahamkârâkarschinî 145 Ahladını 113, 143 Amdri 146 Åkarschint 143 aknyâ 185 Akschobhya 91 Amarāvati 78 Ambaschthala-Dagoba 95 Ambika 118 Amitâbha 43, 90, 98, 168 169. II Amitâyus 91, II amoda 116 Amoghasiddhi 98 Amrıtâkarschini 145 Ananda 43 Ananda 190 anandamaya 23 Anangakusuma, Anangamadanā naw. 144 âyudhapuruscha 111

manches nur beilaufig Erwahnte Ananta 106 Anımâ 146 animischa 166 Amenddha 105 Annapûrnâ 131 Annapûrnâ-bhairavî 130 antaryâga 40 aprabuddha 191 apramâna 79 Apváviní 113 Ardhanarischvara 118 arghya 39 Ariuna 43 Aruna 140 arûpaloka 79 aschtathalam 160 astramantra 37 âtmadevată 182 Åtmåkarschint 145 âtmasamarpana 39 Avalokiteschvara 91. 167/69 âvâhana 137 âvarana 142 âvarana devată 112. 115/16 avatāra 103/01, 106/07 avidy à 62, 68, 73, 90, 136, avyaktam 23, 29, 176

Bagalâmukhî 131 Bala 173 Balârâma 103, 107 handha 181 Barhut 95/96 Bhadrakâli 118 bhaga 140 Bhagamâlâ 140 Bhagamalını 148 bhairava 35, 75, 130, 184 Bhaischajyaguru II bhakts 170, 172/73 Bhâratî 119 bhavaschûnvata 79 bhoga 180/81 bhogan 181 bhûhimba 135 bhûgmha 132 hhuktı 170, 176 Bhuktısıddhı 146 bhûpura 135 bhûtraya 133 Bhuvaneschvari 118 bhûvarâha 106 bf1a 55/56, 141 Bîjâkarschinî 145 bijamantra 56 bındu 65, 132, 134, 136/37 bodhi 69, 72, 74 bodhisatts a 43/44, 63, 77, 98, 130, IV

| Boro Budur 13, 94/97, 99,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | dharmakâya 72, 85          | Îschâna 118                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|--------------------------------------|
| 100, I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | daschathalam 160           | ischitva 146                         |
| brahmamayî 41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Dhaumya Ayoda 171          | ıschta 116                           |
| Brahmânî 146                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | dhyâ 54                    | fschvara 71                          |
| Buddha avatāra 103, 107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | dhyânadhâranâ 184          |                                      |
| buddh: 31, 176/77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | dhyânamantra 37            | Jâlandhara 148                       |
| Buddhyâkarschinî 145                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | dhyânıbodhısattva 91/92    |                                      |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 97/98                      | japa 40, 103, 184                    |
| castanya 23/24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | dhyânibuddha 90-92, 97.    |                                      |
| cakra 26, 134, 136, 147,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 99. II                     | Java 94                              |
| 174, 182/83                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Drávini 143                | Jayınî 140                           |
| cakramahâsukha 78                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | drischtam 153              | Jina 130                             |
| cakrapůjá 182/84                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Durga 112, 118, 173        | jiva 23, 27, 32, 36, 40, 54          |
| Camunda 146                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | durmukha 116               | 62, 71, 177                          |
| Candi 108/11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | dvaitam 180                | 10âna 177                            |
| Candikâ 109, 184                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Dyaus pitar 73             | <b>3</b>                             |
| Candrikâ 113                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                            | Kâla 109                             |
| caturasra 168                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ekâgradhyâna 37            | kalı 56/57                           |
| cidghana 170                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                            | Kâli Durgâ 24, 33-35, 38,            |
| cintamani 81                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Gandhākarschinî 145        | 56/58, 61, 67, 74, 82/83,            |
| cit 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Gândhâra 11, 17, 188, I    | 103, 107-10, 114-16,                 |
| citra 151                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | gandharva 111              | 118, 128, 143                        |
| Cıttakarschınî 145                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Ganescha 23, 114-17, 119,  | Kalkın 103, 107                      |
| cittam 84, 176/77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 123/124, 160, 169          | Kama 129, 141                        |
| cittavritti 31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Garbhadhâtumandala 91,     | Kâmakarschinî 145                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | IV                         | Lâmaloka 79                          |
| daitya 154                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Garuda 112<br>Gauri 173    | Kâmarûpa 148                         |
| Dakschmämürti 118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                            | Kâmâvasâyıtâ 146                     |
| damaru 134                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Gâyatri 129<br>guna 23, 29 | Kâmeschi 140                         |
| Dâmodara 104/05                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | guru 24, 27, 170/71        | Kâmeschvarî 140, 148                 |
| danava 154                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Govinda 104/05             | karunā 75, 77, 79                    |
| daschakona 133                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 00vinda 101/05             | kaulika 179/80                       |
| daschârayugma 132                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | hamsa 157                  | Kaulini 140                          |
| devapujana 170                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Ham 105                    | Kaumāri 146                          |
| devatāsannidhi 173                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | homapûjâ 184               | Kaustubba 31, 38, 112                |
| devi 108                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Hrischikescha 105          | Knschna 43, 52, 103-05,              |
| Dhairyakarschini 145                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Icchäsiddhi 146            | 107, 118, 131, 161/62<br>Kschamå 113 |
| dharanisadanatraya 132                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                            | Kechahani 143                        |
| dharma 85<br>dharmacakramudra 193                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ,                          | kula 110, 177, 180/81                |
| MINIMUM TREES TO THE TOTAL TOT | 4.04 2004 341              |                                      |

nırdyandya 172. 176 kulâcâra 178-80 mâna 177 manas 176 kulasantati 184 nırguna 23 nırgunam brahman 23, 27, Kumâra 146 Manidharâ mudrâ 168 Kumudvatî 113 Manipidmâ 167/68 172 nırgunam cartanyam23/24, Manjuschri 91 Laghımâ 146 Manmatha 142, 144 Lakschmi 52, 106, 111, mantraschaktı 30, 37/38, nırmama 181 115/116,118,129,139,146 nırmânakâya 72, 80, 85, 49, 60 Lahtâ 173 90, 92, 100, 190 manukona 133 ida 23, 63, 71 manumantra 174 nırrıtı 145 lingam 27, 176, 184 nırvâna 41, 43, 68-75, manyasra 132 layakrama 65/66, 133 78-81, 83-85, 90, 95/96, Mâra 82 98-100, 107, 130, 181, marman 134 Madanâturâ 144 mâtar 177 190 Madhaya 105 matsva 178 nitvâ 139 Madhusûdhana 105 meva 177 Nıtvakalâ 145 nıtyakântâ 175 madhyamâ 184 Modini 140 madhvatrvasra 133 Nitvâ Nityâ 174 Mohanî 141/42 madya 178 niyantrana 54 mokscha 179, 181 Mahâdeva 153 Mokschada 105 Nrısımha 103, 105 Mahâmanidhara 168 Mrityunjaya 118 nvâsa 172 mahâpuruscha 35, 130, mudità 79 nyâsakrama 174 157/58, 160 mudrâ 169, 178, 184 mahâschmaschânasâdhamuktı 40, 170, 176 padmaja 129 na 35 Padmanâbha varada 105 Mukunda 118 Mahâsukha 74-83, 85/86, padmânkamudrâ 168 Mûlaprakrıtı 118 110,116,133,179,181,11 muni 46 padmāsana 114 Mahâtrıpurasundarî 147 padmayoni 129 Mahescha 118, 146 Padmınî 128 nâga 158 Maheschî 146 Padmottama Buddha nâga-dala 132 Mahima 146 nairriti 145 168/69 Mahischa 108/09 Namákarschini 145 pâdya 39 maithuna 178 pancathalam 160/61 Nandâ 113 Maitreya 91, 97 Nandin 82, 112 paramârthaschûnyatâ 79 maitrî 79 Nârâyana 105 paramâtman 32, 40 makara 111 Nataprıya, Natarâjâ, Naparaschaktı 175, 179, ma kara pancaka 178 teschyara 18 181/82 Mâlavya 157/58 navathalam 160 parmirvâna 80, 84 Mâlınî 173 Pârvatî 82/83, 115, 128 navayoni 133 māmsa 178 nırâjana 39 pîtha 39, 55, 183

Pradyumna 105 prajna 75, 98 Prákámyá 146 pramoda 116 prânapratischthâ 36. 38/39, 60-62, 137, 191 prânapratischthâna 57 pránaschakti 58 pranayama 38 Prâpti 146 Praptisiddhi 146 pratimâ 20, 26, 28/29, 38, 101/02, 108/09, 120,125, 131, 147, 165, 183, 190/91 Pratîtyasamutpâda 79 pûjâ 29/30, 32-36, 38, 56, 61, 103, 185 Pûrnagiri 148 Pûrnânanda Giri 35/36. Puruschottama 105 puschpânjali 39 râga 147 Raka 113 rakschas 145 Ramâ 115, 118, 173 Râma 52, 103, 106/07 mahârâjâ Râma Krischna 33/36, 39, 40 Râmaprasâd 41 Ramescha 115 rasa 163 Rasâkarschinî 145 rasendra 172 Ratî 115 Ratnaketu 91

Ratnasambhava 98

pradakschinam 101

Rigveda 129 Rûpâkarschinî 145 rûpaloka 79 sadhaka 35, 38, 115, 136/37 sâdhana 33, 35, Sadyojāta 118 saguna 23/24 samâdhi 25, 29, 31/32, 41, 64, 68, 95, 98 Samantabhadra 91, 97, 98 sambhogakâya 72, 85, 90-92, 100, 190 samhriti 133 Samkarschana 105 Samkusumita rājā 91 Sâmkhya 23, 176/77, 180 samsåra 68, 74, 79-81, 96, 180/81 samvid 147 sandhi 134 sandhyâ 183 Sanjîvanî 113 sannyâsin 33-35, 40 Sântschi 95 saptathalam 160 Sarasvatî 111, 173 Sarvâdhârasvarûpâ, Sarvaduhkhavimocinî und verwandte Aspekte der Devî 141, 142, 146 Sarvakschobhakara, Saryânandamaya und andere Sphärennamen 135 Sarvanivaranavischkambhin 167 Sarvarājendrā 168 Sarvarâjendrâ-mudrâ 168/69 Sarveschî 140

sat cit ânanda 23 Satyakâma Jâbâla 171 satyayuga 56 Savitar 129 Schabdåkarschinî 145 schadakscharî mahâvidyâ râjnî 167 schakti-Dreieck 127/28, 131-35, 182 Schâkyamuni 44, 90, 96, 99. II Scharfråkarschint 145 schava 74 schischirita 114, 121 schivaschakti 182 echivâtman 170 schodaschâra 132 Schrî 106 schricakra 74, 76, 181/82, 184 Schridhara 105 schrivatsa 31 schrîyantra 127, 130/31, 135, 143, 146-48, 164, 182 schuddha 77 Schuddha 173 schûnyam 69, 71, 79, 85, siddbi131,136,146,170/171 sımhâsana 114 Sudhâ 113 Sumeru 78, 84, III sumukha 116 Sundaramûrtisvâmin 13. 16/17. I Sûrya 23 sûryamandala 183 Skanda 112, 146 Smrityákarschinî 145

| Sparschâkarschinî 145    | upasamhāramudrā 39        | Vaschinî 140              |
|--------------------------|---------------------------|---------------------------|
| srischtikrama 65, 133    | upiya 75                  | Vaschitva 146             |
| stambhanî 141, 143       | upekschâ 79               | Vâsudeva 105, 118         |
| svâgata 39               | Upendra bâlarûpın 105     | Vasundharā 173            |
| svaschaktı 175, 179      |                           | vasukona 132/33           |
|                          | vâhana 112                | Veda 41                   |
| tanmâtra 147             | vahni-Dreieck 127/28,     | Vedânta 21, 136, 180      |
| Tatpuruscha 118          | 131-35, 182               | vibhûti 32                |
| tejas 35, 38, 56, 128    | vairāgya 40               | viditätman 191            |
| Thûpârâma-Dagoba 95      | Vairocana 91, 98          | vidyādhara 169            |
| Trailokyamohana 118, 135 | Vaischnavî 146            | vihâra 78                 |
| tribhanga 111            | vajra 72/73, 78-80, II    | Vimalâ 140                |
| trikona 122, 132         | Vajradhara 97/98, 116,    | Vischvakarman 109, 137,   |
| trımûrtı 140             | 162, 164, 182, II         | 152/53                    |
| Tripurâ 118, 143, 147    | vajrakâya 72, 74, 76, 100 | vischvam 177              |
| Tripuramâlini, Tripurâm- | Vajrasattva 76, 97        | viveka 180                |
| bâ usw 147               | Vajreschvari 140, 148     | vnttatraya 132            |
| Tripurasundarî 139, 143, | vâma 118                  | vntti 25                  |
| 147, 182                 | vâmana 103, 105/06        |                           |
| Triputa 143              | Vana Durga-yantra 114     | yantra Definitionen 54/55 |
| Trivikrama 103-05, 111,  | varada 107, 113           | yogabhogâtmaka 181        |
| 112, 162                 | Vârâhî 146                | yogini 130                |
| tryaschra 122            | Varuna 73, 109            | yoni 27, 122, 127/28, 184 |
| tryasramadhya 133        |                           |                           |
|                          |                           |                           |
|                          |                           |                           |
|                          |                           |                           |
|                          |                           |                           |
|                          |                           |                           |
|                          |                           |                           |

## INHALT

| Einleitung. Indisches Kulthild und klassische Kunst        |
|------------------------------------------------------------|
| Yoga und figurales Kultbild                                |
| Die Andacht zum figuralen Kultbild (pratima) 2             |
| Außeres Sehen und inneres Schauen 49                       |
| Yoga und lineares Kultbild (yantra und mandala) 54         |
| Allgemeines                                                |
| Das lineare Gebilde in Magie und Kult 54                   |
| Entfaltung und Einschmelzung innerer Gesichte 61           |
| Lineare yantras mit figuraler Füllung (Lamaistische man-   |
| dalas)                                                     |
| Der Boro Budur ein mandala                                 |
| Das rein lineare yantra                                    |
| Figurales Kultbild und lineares yantra 101                 |
| Die Formensprache des rein linearen yantra 119             |
| Das schriyantra                                            |
| Zeichensprache und Proportion im Kanon indischer Kunst 149 |
| Der Ort des Kultbildes in der Welt des Gläubigen 167       |
| Schluß                                                     |
| Tafel 1-36                                                 |
| Anmerkungen zu den Tafeln III                              |
| VIII                                                       |

Ein Hinweis über die Umschreibung und Aussprache indischer Laule befindet sich gegenüber der ersten Textseite



GEDRUCKT BEI POESCHEL & TREPTE IN LEIPZIG

ŵ